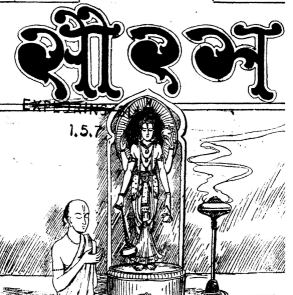
स्वित्र संस्पित्र भक्त वरित माला



११ वाँ पुष्प



सम्मादक

हतुमान प्रसाद पोहार



### मुद्रक तथा प्रकाशक मोतीलाल जालान गीताप्रेस, गोरखपुर

मूल्य ३१ न० पै० ( इकतीस नये पैसे )

पता-गीताप्रेस, पो० गीताप्रेस ( गोरखपुर )

### श्रीहरिः

### निवेदन

यह भक्त-चिरत-मालाका ग्यारहवाँ पुष्प है। इसमें पाँच भक्तोंकी कथाएँ हैं, प्रथम दो भक्त बड़े ही भावुक और प्रेमी हैं। शेष तीन भक्तोंका जीवन कप्रोंसे भरा हुआ परन्तु अत्यन्त उपदेशपूर्ण और श्रीभगवान्की रूपाका प्रत्यक्ष निदर्शक है। इनमें भक्त श्रीव्यासदासजी और मामा श्रीप्रयागदासजीकी कथाएँ श्रीनवलिकशोरदासजी विद्यार्थी और श्रीविन्दुजी ब्रह्मचारी महोदयकी लिखी हैं जो सर्वथा विश्वसनीय हैं और शेष तीन कथाओं में शङ्कर पण्डितकी एक मराठी ग्रन्थसे और भक्त प्रतापराय तथा गिरवरकी हस्तलिखित वंगला ग्रन्थसे ली गयी हैं। कथाएँ बहुत ही उत्तम हैं। पाठकों को इनसे लाभ उठाना चाहिये।

गीतात्रेस, } गोरखपुर }

हनुमानप्रसाद पोद्दार

# <sub>श्रीहरिः</sub> विषय-सूची

| विषय                                                    |        | áã  |
|---------------------------------------------------------|--------|-----|
| १–भक्त श्रीव्यासदासजी ( लेखक–श्रीनवलकिशोरदासजी वि       | चार्थी | ) ५ |
| २-मामा श्रीप्रयागदासजी ( लेखक-श्रीविन्दुजी ब्रह्मचारी ) | • • •  | ३६  |
| ३─भक्त <b>शङ्कर</b> पण्डित                              | •••    | ५५  |
| ४-मक्त प्रतापराय                                        | •••    | ६९  |
| ५−भक्त गिरवर                                            | •••    | ८६  |

### भक्त-मारभ

### भक्त शङ्क**र पण्डित**



संस्थानका रहायम मध्य निवास हिन ४२१ ४२।थाः व १००० ही सामनिया स्थानक (च्यार रहेर)

## भक्त-सौरभ भक्त श्रीव्यासदासजी

ओड़छा ( बुन्देळखण्ड ) के रहनेवाले सनाड्य ब्राह्मणकुलमें पण्डित सुमोखन शर्मा शुक्ल राजपुरोहित एक माननीय पुरुष थे। उनके वचनको ओड़छानरेश और उनकी सब प्रजा मानती थी। उनकी धर्मपत्नीके गर्भसे विक्रम-संवत् १५६७ मार्गशीर्प कृष्णा पश्चमीके दिन एक सुपुत्ररत्न उपना हुआ, जिसका शुभ नाम हरिराम रक्ष्या गया। यह लड़कपनसे ही बड़ा बुद्धिमान् माल्यम होता था; सबको प्रिय लगता था। पं० सुमोखन शर्माने अपने इकळैते प्रिय पुत्रको भलीमाँति विद्याभ्यास कराकर सब प्रकारसे सुयोग्य परम विद्वान् बना दिया और जैसे उपनयनसंस्कार किया वैसे ही यथा-समय बड़े समारोहसे एक सुशीळा कन्याके साथ उसका विवाह भी कर दिया।

अपने पूज्य पिताकी सुकीर्तिको वडानेवाले पण्डित हरिसम शर्माकी विद्याका प्रकाश चमक उठा और उनकी ख्याति दिन-दूनी फैलने लगी। बड़े-बड़े विद्वान् शालोंका मर्म समझनेके लिये इनके पास आने लगे। उन सबको आप शास्त्रोंकी सुललित न्याख्याके द्वारा सन्देहरहित करके लौटाने लगे।

अत्थ पुरान सकल समुझावें। संसे कोऊ रहन न पावें॥

इस प्रकार थोड़े दिनोंमें ही इनकी बड़ी प्रसिद्धि हो गयी। जिस समय इनके पूज्य पिताजी खंगवासी हुए और उनकी जगह राजपुरोहितका कार्य आप करने लगे, उस समय ओड़छानरेश महाराजा मधुकरशाहजी थे। वे इनकी विद्वत्तापर मुख्य थे।

पण्डित श्रीहरिराम शर्मा शास्त्रोंके आधारसे धर्म-कर्मके प्रत्येक विषयमें वाद-विवाद करके अपना मत विशेष मान्य करानेमें बंड निपण थे । जहाँ कहीं किसी विद्वान्का नाम सन पाते तुरंत उसके पास वहीं शाश्चार्यके लिये जा पहुँचते । इनके साथ राज्यकी ओरसे अङ्गरक्षक रहते थे। इनके शास्त्रार्थकी एयाति भी दूर-दूरतक खब फैल चुकी थी। एक समय आप काशी पधारे। प्रतिष्ठित राजपरोहित और एक प्रखर विद्वान्का आना सुनकर काशीके अच्छे-अच्छे गण्य-मान्य विद्वान् इनसे मिलनेके लिये आये । शास्त्रचर्चा हुई--उसमें इनकी उत्कृष्टता रही । पश्चात् इन्होंने श्रावण मासमें वहाँके प्रसिद्ध विद्वानोंकी सम्मति लेकर वेदोक्त ब्रहद्विधि-विधानसे सर्वप्रकार साङ्गोपाङ्ग श्रीकाशी-विश्वनाथका अभिषेक कराया । उसी रात्रिको राजपुरोहितजीने एक खप्न देखा । शुक्लाम्बरधारी साधुके वेषमें सदाशिव इनके पास आकर बोले—'मैं बहुत कालसे इस काशोमें निवास करता हूँ । आपकी विद्याकी बड़ाई सुनकर आया हूँ, मेरी एक छोटी-सी शङ्काका समाधान आप कर

दीजिये ।' वह शङ्का यह है कि—'विद्याकी पूर्णता कव है ?' उत्तरमें इन राजपुरोहितजीने कहा—'भगवन् ! सत्यासत्यको यथार्थ जानकर प्राप्त करनेयोग्य पदार्थको प्राप्त किया जाय, तब है।' यह उत्तर सुनकर मोले बाबा बोले—'अहो पिण्डतराज! आप जितना दूसरोंको समझाते हैं उतना स्वतः क्यों नहीं समझ रहे हैं ? आपकी विद्यामें यह एक बड़ी भारी बृटि है। इस बृटिको दूर करनेके लिये आपको प्रयत्न करना चाहिये। जब प्राप्त करनेयोग्य पदार्थको प्राप्त करनेमें ही विद्याकी पूर्णता है. तब भला वाद विवादसे वह पूर्णता कैसे प्राप्त होगी? वह पदार्थ एकमात्र मिक्तके विना इस विद्याकी पूर्णता नहीं है; विद्याकी पूर्णताके लिये भगवड़िक करनी चाहिये।'

पण्डितजी जब जागे तो विद्याका नशा उतर चुका था,विवादकी ठाळसा मिट चुकी थी। जीवनमें एक नया अध्याय खुळ रहा था।

अतः अब, 'बही पढ़ विद्या जामें भक्ति की प्रबोध होय।' इस ख़प्तने इनके जीवनको पलट दिया, अब तो 'बही पढ़ विद्या जामें भिक्ति की प्रबोध होय'—यह सृत्र इनके जीवनका प्रधान कर्तव्य वन गया। जिसकी विद्वत्ताके आगे बड़े-बड़े दिगगज विद्वान् परास्त हो चुके थे, वही आज 'जिसमें भक्तिका प्रबोध होय' ऐसी विद्या पढ़नेकी चिन्तामें डूब रहे हैं। यह कुछ निराली ही पहेली है।

पं० श्रीहरिराम शर्मा व्यास जीतकर भी अपनेको हारा सा अनुभव कर रहे थे । वे अपने वाद-विवादोंके साधन बड़े-बड़े पोथोंको बाँधकर काशीसे सीघे अपने मुकाम ओड़छाको छौट आये, किन्तु वह रटन चित्तमें चौगुनी बळवती हो चछी। अब तो दृष्टि ही पळट चुकी थी, इसिलिये बाल-बन्चे, धन-धाम, काम-बाम, मान-बड़ाई सभी बार्ते इन्हें भार-सी—व्यर्थ-सी माळूम होने लगीं।

कँचौ मन, गुरु करनौ विचारें। ऐसो करीं जु पार उतारें ॥ कबहूँ के रैदास सुहावें। कबहूँ मत कबीर को भावें॥ कबहूँ पीपा पर मत राखें। कबहूँ श्रीजयदेवहि भाखें॥ कबहूँ नामदेव सुधि आयें। कबहूँ रंकहि बंकहि गावें॥

संतोंकी शरणमें जानेके लिये अब इनका हृदय ललक रहा था और एक-एक कर सबकी स्पृति हो रही थी। किन्तु ठीक किसी एक निश्चयर अभी नहीं पहुँचे। इनके सौभाग्य-संयोगवश श्रीराधावल्लभ ( आधाबस ) सम्प्रदायाचार्य वंशी-अवतार अनन्त श्रील श्रीहितहरिवंशचन्द्र महाप्रमुजीके शिष्य संत श्रीनवलदासजी महाराज श्रमण करते-विचरते ओइला जा निकले। इनको देखकर पण्डितराज अति प्रसन्न हुर, मिले और उनको आदर-पूर्वक कुल दिन अपने पास रखकर इन्होंने सत्सङ्ग किया। सत्सङ्ग-से श्रीराधाकृष्ण युगलखरूपकी अभिन्नता और नित्यलीलाका रहस्य मिला। रहस्यको प्रकट करनेवाले श्रीहितप्रमुजीकी उपस्थित सुनी:

'भगवत' दुख विसरयो सुनतः नवल बन्नन सुख सीर। संसै सूलः रु भ्रम नस्यौः निरमल भयौ सरीर॥

श्रीहितप्रभुजीको गुरुकरनेकी उल्कण्ठा देखकर महात्मा श्रीनवल-दासजी इनसे बोले, वृन्दावन चलकर दर्शन कीजिये और उन्हींसे दीक्षा लीजिये। अन्ततो पण्डितजीको गृहस्थाश्रम एक पूरा जंजाल दिखायी देने लगा और सन्न लोड़-लाड़कर साधु बननेकी धुन सनार हो गयी। तुरंत—

'ब्यास' अवास कुटुंब बिहाई । बृंदाबन गवने हरपाई ॥ मार्गमें तरह-तरहके मनोरथ करते जाते थे ।

हरि मिलिहें मोहि बंदाबन में।

साधु बचन में साँचे जाने, फूल भई मेरे मन में ॥ बिहरत संग देखि अलिगनजुत निबिड़ निकुंजभवन में । नैन सिराय पाय गहिंबी तब, धीरज रहिंहै कवन में ॥

अब न और कछु करनै, रहनै है बृंदावन । होनो होइ सो होइ किनि, दिन-दिन आगु घटिन झूँउ तन ॥ मिलिहें हित लिलितादिक दासी रास में गावत सुनि मन । जमुना पुलिन कुंज घन बीथिनि विहरत् गौर स्याम घन ॥ कहँ सुन संपति औ गृह दारा, काटहु हिर माया के फंदन । ज्यास आस छाड़हु सबही की कृपा करी राधा कँदनंदन ॥

इस प्रकार मन-ही-मन मनोरथ करते हुए ये वि० सं० १६०० के लगभग कार्तिकमासमें श्रीवृन्दावनधाममें महारमाजीके साथ पहुँचे । यमुनाजीमें स्नान करके श्रीजीके मन्दिरमें आये । उस समय श्रीहितप्रभुजी भगवान् श्रीराधावल्लभजीको राजभोग धरानेके निमित्त रसोई बनानेका कैंड्सर्य कर रहे थे । उसी समय पण्डितजीन उनसे बातें करनी चाही । आग्रह देख श्रीमदाचार्यने चूल्हेपर टोकनी रक्खी थी, उसे उतारकर नीचे रख दी और जलसे आंग्न- को शान्त कर दिया। यह देख तुरंत पण्डितजी बोछ उटे—रसोई और चर्चा—दोनों काम साथ ही हो सकते थे। कारण कि— करियो धरिबौ कर को धमे। कहिबौ सुनियौ मुख श्रुति मर्म॥

इसके उत्तरमें श्रीमहाप्रभुजीने सारभरी बात इस प्रकार कही—

यह जु एक मन बहुत ठौर किर किह कौने सचु पायौ । जहँ तहँ विपति जार जुबती छौं प्रगट पिंगला गायौ ॥ है तुरंग पर जोर चढ़त हिंठ परत कौन पे धायौ । किह धों कौन अंक पर राखै, जो गनिका सुत जायौ ॥ ं (जैथ्री)हित हरिचंस प्रपंच वंच सब कालब्याल कौ खायौ। यह जिय जानि स्याम स्यामा पद कमल संगिसिर नायौ ॥

इस हितसिद्धान्तको श्रवण करते ही पण्डितजीको विशेष उपदेश यह हुआ कि, यह समस्त प्रपन्न कारुरूप सर्पसे प्रसित है; इसका अन्त अवश्य है । ऐसा हृदयमें विचारकर जिसने श्रीश्यामाश्याम-पादपद्मानुरागी जनोंको सिर नवाया, वह कारु-व्यालक गालसे बचा अर्थात् वही जीवन्मुक्त हुआ ।' यह उपदेश विज्ञतजीको बहुत रुचा, ये दोनों हाथ जोड़कर प्रार्थनापूर्वक बोले--- अब कृपा करके आप मुझे दीक्षा दीजिये और अपना किङ्कर कीजिये।'

श्रद्धा लखि 'निज मंत्र' सुनायौ । भयौ ब्यास के मन कौ भायौ ॥ ( अनन्य रसिकमाल )

अब तो यथाविधि दीक्षा प्राप्त करके ओड़छाके राजपुरोहित पण्डित श्रीहरिराम शर्मा श्रीजीकी शरण पाकर श्रीव्यासदास बन चुके; एक विरक्त बैष्णवके रूपमें दिखायी देने लगे\* और वृन्दाबनधाममें सेवाकुष्ठके समीप एक मन्दिर निर्माण कराकर हित-पद्धतिसे सेव्य युगलिकशोरखरूप श्रीराधाकृष्ण पधराकर अत्यन्त लाड़ लड़ाने लगे। थोड़े ही दिनोंमें वृन्दाबनके कोने-कोनेमें क्यासजीकी जोरी के नामसे प्रमु कहाने लगे।

रहिस विलास महोत्सव पागे। श्रीगुरु साधुनि संवन लागे ॥

संत श्रीनवलदासजीका उत्तम आभार मानकर, दीक्षाके तत्त्वको विचार करके और प्रेमा-भक्तिके महत्त्वको समझकर आप कहने लगे——

हों विल्रहारी संत की, कियौ वहुत उपकार । हरि सो धन हिरदे धरबौ, खुटा दियो संसार ॥

और---

स्याम निवेरवी सब सों झगरी। निज दासिन के दास करे हम, पायो नाम अचगरों॥ देवी देवा भूत पितर सबही को फारवी कगरी। पावनगुन गावत तन सुधरवी, तब रसिकन पथ डगरी॥ मिटि गइ विता मेरे मन की, छूटि गयो भ्रम सगरी। चार पदारथहू ते न्यारी 'च्यास' भगति सुख अगरी॥

यह भन्तर हित खामिनी श्रीश्रीराधिकाजीने कृपा करके विकम-संवत् १५४१, चैत्र शुक्का पूर्णिमा, सोमवारके दिन श्रीहितहरिवंशचन्द्र महाप्रभुजीको प्रदान किया था। इसी मन्त्रकी दक्षिग्रहारा जो शिष्य-प्रशिष्य हुए, उनके द्वारा हितसिद्धान्तका विशेष प्रचार हुआ है।

 <sup>#</sup>निजमन्त्रीपदेशेन माया दूरमुपागता । कृपया गुरुदेवस्य द्वितीयं जन्म कथ्यते ॥
 ( नारदपाञ्चरात्र )

यहाँतक तो इनके शिष्य होनेके सम्बन्धमें संक्षेपमें लिखा गया। अब आगे इनके सार्त्विक जीवन, जगत्में संतजनोंको क्या-क्या बाधाएँ भोगनी पड़ती हैं और उनके बीचमें विरक्त-वैष्णवका जीवन किस कसीटीपर पहुँचता है एवं साधुकी सहनशक्तिका प्रभाव सांसारिक जीवनके ऊपर कैसा पड़ता है, इन सब दृष्टियोंसे इनके जीवनकी कुछ खास-खास घटनाओंका उल्लेख यहाँ प्रेमी पाटक महानुभावोंके आनन्दार्थ किया जाता है।

प्रतिदिनकी भाँति इनके यहाँ आज भी दर्शकोंका जमघट जम रहा था। रासमें युगलखरूपका नृत्य हो रहा था, रंग छा रहा था, अनुपम आनन्द बरस रहा था। इसी समय श्रीराधिकाजीके चरणकमलसे वृँबरू ट्रटकर पृथक हो गया । आप वहाँ बैठे थे ही । तुरंत ्नीगुनौ तोरि नूपुर गुद्धौ महत-सभा-मधि रासके?——आपने अपना यज्ञोपबीत तोड़कर श्रीराधिकाजीके घुँबरूमें गूँथ दिया ! यह देख दर्शकलोग आश्चर्यचिकत होकर बोल उठे---'न्यासदासजी! यह आपने क्या किया १ अरे राम राम ! यज्ञीववीतको आपने पगमें बाँच दिया ! आपने तत्काल उत्तर दिया कि 'बहुत दिनोंसे इसको ढोया था, आज अच्छे मौकेपर इसे बहुत सुन्दर काममें लगा दिया । इससे अच्छा इसका उपयोग और क्या हो सकता है 🤅 भगवचरणोंकी प्राप्ति ही तो सब धर्मीका रुक्ष्य हैं। इसीलिये मैंने आज इस शुभावसरमें इस सूत्रको अपने परम इष्ट श्रीकृष्गप्राणाधिका राधिकाजीके चरणोंमें समर्पण कर दिया है, यही तो इस सत्रका सौभाग्य है। यह उत्तर सनकर सब भावक बहुत आनन्दित हुए।

कुछ वर्ष व्यतीत होनेके पश्चात् इनका पता ओड़छानरेशको मिछा। उन्होंने इनको छिवा छ जानेके छिये अपने मन्त्रीको भेजा। मन्त्री वृन्दावन आकर इनसे भिछे। महाराजाका छिखा पत्र दिया और सब समाचार कह सुनाये। आप 'हाँ', 'ना' कुछ भी न बोछे। पूरा महीना बीत चछा, तब मन्त्रीने कहा, 'आपको बुछानेके छिये मुझे भेजा गया है; महाराज आपको दिन-रात याद किया करते हैं; आप ओड़छे पथारें। यह सुनकर आप प्रेमभरे शब्दोंमें मन्त्रीसे बोछे—

### कहाँ हों बृंदाबन तजि जाउँ।

मोसे नीच पोच कों अनत न हिर बिनु और न ठाउँ ॥
सुख पुंजनि कुंजनि के देखत बिपय बिषे क्यों पाउँ ।
पक आगि कौ डाढ़ यौ दूजी आगि माँझ न बुझाउँ ॥
एक प्रसन्न न मोपर निसिदिन छिनि-छिनि सबै कुदाउँ।
राधा रँवन सरन बिनु अब हों काके पेट समाउँ॥
भोंजन छाजन की चिंता निर्ह मरबेह न उराउँ।
स्मिर सिंदूर ब्यास धारयौ अब, है है स्याम सहाउँ॥

इस उत्तरसे मन्त्रीने समझ लिया कि 'अब इनका मन चलने का नहीं है। और अधिक कहनेमें भी कुछ सार नहीं है।' अत्वव्य बिचारकर उन्होंने एक उपाय रचा। श्रीव्यासदासजी यमुनाजीमें स्मान करने गये थे। पीछेसे समय पाकर मन्त्रीने श्रीहितमहाप्रभुजीसे बहुत कुछ प्रार्थना करके अपना अभिप्राय प्रकट किया। अन्तमें महाप्रभुजी बोले—'अच्छा, दर्शन करने आवेगा तब व्यासदासको कुछ

कहें गे। इस बातका पता यमुनाजीपर किसी प्रकार श्रीव्यासदासजीको लग गया कि आज आपको ओड़छा जानेके लिये श्रीमहाप्रभुजी आज्ञा देनेवाले हैं, आप आज्ञाके भयसे वहीं झाउओंमें छिप रहे; दर्शन करने तक नहीं गये । तीन दिन बीत गये तब श्रीमहाप्रभूजीने इनको ढूँढ़नेके लिये अपने शिष्योंको आज्ञा दी । उन्होंने बहुत कुछ खोज की तो यह झाउओंके आड़े छिपे पड़े मिले। गुरुदेवका बुलावा सुनकर आप उठे और बोले, 'ठहरो ! मैं स्नान कर छूँ, फिर चछूँ।' यमुनाजीपर आकर बड़ी देरतक स्नान करते रहे, शीघ्र चलनेको कहा गया तो घाटपर कोयला बिसकर मुखपर बहुत-सी कारिख पोत ली और एक गदहा साथमें ले लिया, चले गुरुदेवके दर्शन करने। यह देख रसिक जनोंने इनसे पूछा, आज आपने यह कैसा खाँग रचा है १ आपने उत्तर दिया, 'जिनकी शरणमें आकर मैंने श्रीवृन्दावनधामका निवास पाया है और अपने जीवनका लाभ लेता हूँ वहीं मेरे श्रीगुरुदेव आज मुझे इस वृन्दावनधामको छोडकर जानेकी आज्ञा करेंगे; तब निश्चय ही मुझे जाना ही पड़ेगा। इसलिये अब श्रीवृन्दा-वनधामका निवासरूप जो परमपद है इससे उत्तरकर नरकमें पडना ही होगा: श्रीवन्दावनधामको छोडकर निकलते समय कारिख मिली-न मिली । इसीसे मैंने पहले ही पोत ली ।' यह बात व्यासदासजीकी प्रतीक्षामें बैठे इए श्रीआचार्य महाप्रभुजीके कानोतक पहुँच गयी। सुनकर वे बहुत दुखी हुए, मनमें पछतावा करने छगे, हृदय भर आया । मन्त्री वहीं बैठे थे । उनको आपने तत्काल साफ उत्तर दे दिया कि---'मैं उस बडभागी व्यासदाससे श्रीवन छोडकर आपके साथ जानेके सम्बन्धमें एक शब्द भी नहीं कहूँगा। अब तो

श्रीव्यासदासजीको खबर मिछी और निश्चय हुआ कि भेरे श्रीगुरुदेव मुझे वह बात नहीं कहेंगे। तुरंत कारिख बोकर दर्शन करने आये। गद्गद होकर साशक्त दण्डवत्-प्रणाम किया । श्रीमहाप्रभुजीने इनके निमित्त श्रीमहाप्रसाद धर रक्खा था, वह पत्राया । दर्शन करके अपने मुकाममें गये तो मन्त्रीने पुन: बडे आग्रहसे बही बात चलायी । आपने तुरंत कह दिया अच्छी बात है, कल होने दीजिये ! दूसरे दिन आपने कहा 'अब चळनेकी तैयारी कीजिये । मैं श्रीगुरुदेवके दर्शन कर प्रसाद लेता हूँ।' मन्त्रीने समझा यह आज भी कहीं जा न छिपें। इसिछिये मन्त्री और मन्त्रीके सभी साथी इनके साथ हो लिये। श्रीजीको राजभोग लग चुका था और महाप्रसाद पाने संत पुरुषोंकी पंक्ति बैठी थी । पंक्ति प्रसाद पाकर जब उठी तो नित्य-नियमानुसार श्रीव्यासदासजीने संतोंका जठन लेकर पाया।\* यह देख साथमें आये हुए चतुर मन्त्री इनसे घृणा करने छगे और आपसमें विचार किया कि 'अब ये राजपुरोहितजी बिल्कुल बिलट चुके, ब्राह्मण नहीं रहे; अपने वहाँ ले चलेंगे तो यह और सबको भी बिलटावेंगे । अतएव इनको यहीं रहने देना ठीक है। महाराजको समझा देंगे। इस प्रकार निश्चय करके डेरेपर आये और श्रीव्यासदासजीसे बोले. 'अब हम सब वापस जाते हैं। आप महाराजको पत्र लिख दीजिये ।' आपने लिखा---

<sup>\*</sup> प्रेम मगन नहिंगन्यो कछु बरनावरन विचार। सबनि मध्य पायौ प्रगट, लेपसाद रस सार॥

<sup>—</sup>आचार्य श्रीहित ध्रुवदामजी

रसिक अनम्य हमारी जाति ।
कुलदेवी राधाः वरसानौ खेरौः व्रजवासिन सो पाँति ॥
गोत गुपालः जनेऊ मालाः सिखा सिखंडि हरिमंदिर भाल ।
हरि गुननामबेद धुनि सुनियतः मूँजपखावजःकुस करताल ॥
साखा जमुनाः हरिलीलाः षटकमः प्रसाद पान धन रास ।
सेवा विधिः निषेध जड संगतिः वृत्ति सदा बृंदाबन बास ॥
समृति भागवतः कृष्ण नाम संध्या तर्पण गायत्री जाप ।
वंसी रिषि!जजमान कल्पतरुः ध्यास' न देत असीस सराप ॥

मन्त्रीने जाकर महाराजा मधुकरशाहको वह पत्र दिया और मब समाचार सुनाये। कहा, वे राजपुरोहितजी अब आपके यहाँ पुरोहितीका काम करनेके योग्य नहीं रहे, बिळट गये हैं, जो किसी वर्ण-धर्ममें नहीं हैं ऐसे साधुओंका जुठन बचा हुआ खा छेते हैं और यज्ञोपवीत न जाने कबका तोड़ फेंका है। यह सब सुना पर ओड़छानरेश कुछ बोले नहीं।

परन्तु पुरोहितजीके बिना महाराजाका जी बहुत उदास रहने छगा। तब उन्होंने मन-ही-मन विचार किया कि 'पुरोहितजी सकलशास्त्रनिष्णात एक प्रसिद्ध पुरुष हैं। मन्त्रीके साथ नहीं आये, पर मेरे जानेसे वे अवश्यमेव आ जावेंगे।' यह विचार निश्चय कर स्वतः महाराजा श्रीव्यासदासजीको छेने वृन्दावन गये। कर्मचारीने आगे आकर खबर दो कि आपके दर्शनार्थ आपके पास महाराजा आ रहे हैं। तब ये मन-ही-मन कहने छगे—

मन मेरे तजिये राजा संगति । स्यामिह भुलवत दाम काम बस इन बातनि जैहें पति ॥ बिषयनि के उर क्यों आवत हरि, पोच भई तेरी मति । सुख कहँ साधन करत अभागे,निसिदिन दुख पावत अति॥ इतनेमें महाराजा आ पहुँचे। पूर्वस्नेहके कारण परस्पर गद्गद होकर मिले। शिष्टाचार हो चुकनेके पश्चात् महाराजा बोले 'आप ओड्छे प्रभारिये।' इन्होंने कहा—

अब मैं श्रीबृंदाबन रस पायौ। राधा चरन सरन मन दीनों, मोहनलाल रिझायौ॥ सूनो हुतौ बिषय मंदिर में हितगुरु टेरि जगायौ। अब तौ 'ब्यास' बिहार बिलोकत सुक नारद मुनि गायौ॥

'भले, एक दिन रहकर वापस चले आइये; पर एक बार आप मेरे साथ ओड़के अवस्य चिलये।' महाराजाने बड़े आप्रहसे ऐसा कहा, तब आपने कह दिया 'अच्छा विचार करेंगे।' महाराजा अपने डेरेपर गये। ये प्रभुसे प्रार्थना करने लगे—

मेरे तन सों बृंदाबन सों हिर जिनि होइ विछोह। अरु यह साधु संग जिनि छूटी, व्रजवासिन सों छोह॥

जब-जब महाराजा इनसे मिलें, तभी चलनेकी चर्चा किया करें; परंतु ये उनको 'आज अमुक फूलबँगलाके दर्शन करो; आज मेला देख लो; आज श्रीवृन्दावनधामकी चिलये परिक्रमा तो कर ही लीजिये, फिर न जाने कब आना हो ? क्या पता, आये न भी आये । अतः जो अवसर है इसका लाभ ले लेना चाहिये । अच्छा तो अब दो रात्रि और निवास कर लीजिये, पीछे देखा जायगा ।' तदनन्तर श्रावणके झूलोंका बहाना करने लगे । इस प्रकार नित्य बहाने करके समय बिताने लगे । ऐसे बहानोंमें हेतु इनका यह ब्रत था— जीवत मरत बृंदावन सरनें।
सुनदु सचित है श्रीराधामोहन यह बिनती मन धरनें।
यहै परम पुरुषारथ मेरी, और कड्डू नहिं करनें।
स्याम भरोसें तेरे ब्रत के नहीं 'ब्यास' कीं टरनें॥
\*

महाराजाके आग्रहसे श्रीवनवासियोंने कुटुम्बी जनोंसे मिल आनेके बहाने, साथमें जानेके लिये कहा । आपने उसी समय उत्तर दिया—अरे वनवासी भाइयो ! मिळने किससे जाना, जब कि—

( श्री ) चृंदावन के हँख हमारे मात पिता सुत बंधु । गुरु गोविद साधु गति मति सुख फल फूलनि की गंधु ॥ इर्नाह पीठि दै अनत दीठि करें, सो अंधनि में अंधु । 'ब्यास' इनहिं छोड़े औ छुड़ावें, याको परे निकंधु ॥

और---

बृंदावन तिज्ञ जे सुख चाहत, ते सब राच्छस प्रेत । ब्यासदास के उर में बैठ्यों मोहन किह किह देत ॥

इनके परमदेवता संत महापुरुषोंने भी कहा 'श्रीव्यासदासजी ! आप संतसेवी महात्मा हैं । यद्यपि जो उचित प्रतीत होगा आप बही करेंगे तथापि हमारी सबकी सम्मति तो यह है कि जब राजा-का इतना अधिक आग्रह है तो एक बार आप ओड़छा हो आइये, इसमें महाराजाके मनको आनन्द होगा और आपको संतसेशके

<sup>🗱</sup> जो कोउ कहै, जा, व्रत छोड़ी। 🛶

ताहि कहें मित तोरि निगोड़ी ॥ (स्व० म० रघुराजसिंहजी)

लिये अर्थ प्राप्त हो जायगा। अतः एक दिनके लिये वहाँ जानेमें क्या हानि है १ इसके उत्तरमें महात्माजीने कहा—'प्रभो! आपकी आज्ञा तो उचित ही है; किन्तु हमारे अनन्य परमधर्मकी रीति इससे नितान्त विपरीत है। वह यह है कि—

जाकी उपासना, ताही की बासना,

ताही को नाम रूप गुन गाइये। यहै अनन्य परमधर्म परिपाटी

बृंदाबन बस्ति अनत न जाइये ॥ सोइ ब्यभिचारी, आन कहै, आन करे,

ताको मुख देखे दारुन दुख पाइयै।

'ब्यास' होइ उपहास आस किये, आस अछत कित दास कहाइयै ॥

और—

'ब्यास' आस जौ लगि हिये जग गुरु जोगी दास। आस बिहोंनो जगत में जोगी गुरु जग दास॥

उपस्थित सब संत परधर्मी अनन्यरिसिककी प्रशंसा करने और धन्य-धन्य कहने छगे । खतः ओड़ छानरेश बोले, 'आपको हमारे साथ अवश्य चलना ही पड़ेगा; बिना लिये हम न जायँगे। अब चलनेको तैयार हो जाइये।' तब इन महारमाजीने अपना मनोगत भाव स्पष्ट कह सुनाया कि—

सुधारखी हिर मेरी परलोक । श्रीवृंदाबन में कीन्ही दीन्ही हिर अपनी निज अनोक ॥ माता की सो हेत कियो हिर जानि आपनी तोक । चरन धूरि मेरे सिर मेली. और सबनि दें रोक ॥ ते नर राच्छस कूकर गदहा ऊँट बृषभ गज बोक । 'ब्यास' जु बृंदाबन तजि भटकत, ता सिर पनहीं ठोक ॥

सुनते ही महाराजाने अपने कर्मचारियोंको आज्ञा दी कि अब इनको पालकीमें धरकर ले चलो। सभी भृत्य पकड़नेको तैयार हो गये। तब ये बोले--अच्छा तो अब मेरे सब भाई-बन्धुओंसे तो मिल लेने दो ! ऐसा कहकर आप एक कदम्बको बाँक भरकर बड़ी देरतक रोये। बल करके जैसे-तैसे छुड़ाया गया तो चटसे दूसरे कदम्बको छिपट पड़े; दूसरेसे छुड़ानेपर तीसरेसे चिपट गये। यह देखकर राजकर्मचारियोंने कहा—बस, मिल लिये, अब तो छोड़ो ! आप कहने लगे अभी तो बहुत बाकी हैं; मुझे सबसे मिल लेने दो; इस प्रकार ये रोते जायँ और कदम्बोंसे बोलते जायँ-- 'आपकी शरणमें मुझे सदा आनन्द रहता है; आप ही तो मेरे माता हो, विता हो, भाई-बन्धु हो, मित्र हो, मेरी गति हो और परम पुरुषार्थ हो । पर आप मुझपर दया नहीं करते; मैंने आपको कोई कष्ट नहीं दिया, आज मुझे क्यों छोड़ते हो ! अरे रे, आपका वियोग मुझसे कैसे सहन हो सकेगा १ आप ही बताओ मुझसे ऐसा कौन-सा आपका अपराध बन गया जिससे आप इतने कुपित हो गये हैं १ भले, मेरे दुर्भाग्यवश आप मुझे न चाहो, पर मैं जीते-जी आपको छोड़कर कहीं नहीं जाऊँगा; आपके बिना नहीं जीऊँगा । इस प्रकार रोते, मिळते-करते चार प्रहर दिन बीतनेको आया । यह दशा देख एक वृन्दावनवासिनी बुढ़ियाने सरलतासे कहा-- 'अरे निपृते! तोकों है जाइबेके ताई राजा मथे है ती तूँ इतनी हठ च्यीं करें है, वाके संगर्मे छानों मानों चलो च्यौं नाहिं जाय; दु:ख क्यों उठावै ? कदम्बनिके

ताई बावरे ! च्यौं मरी परे है, ये कहूँ भाजि थोरे ही जायँगे १ फिर आजइयो ।' आपने कहा——

व्यास सुरसिकन की रहिन बहुत कठिन है, वीर ! मन आनंद घटें न छिन, सहै जगत की पीर ॥

महाराजा श्रीमधुकरशाहजी श्रीव्यासदासजीके ऊपर मरे पड़ते थे, उनका हृदय टूटा पड़ता था। वे चाहते थे कि किसी प्रकार भी ये एक बार ओड़छा चले चलें तो ठीक! किन्तु उनका वह मनोरथ अनेक प्रयत्न करनेपर भी सफल न हुआ। अन्तमें निराश होकर ओड़छाधिपति श्रीव्यासदासजीके आगे रो पड़े और लिबा ले जानेके कारण किये गये अपने हठके लिये हाथ जोड़कर इनके चरणोंपर अपना मस्तक धरके उन्होंने क्षमा माँगी और कहा, 'आपने मेरे हठवश बहुत कुछ कष्ट उठाया; जीमें अत्यन्त क्लेश भोगा। मेरे अपमानजनक खार्थमय कुवचनोंको भी आदिसे अन्ततक आपने सहा; मेरे दुराप्रहकी हद हो गयी; परन्तु आपने अपने मुखसे मुझे एक भी कठोर शब्द न कहा और न मेरे प्रति आपने अपने स्नेहको ही तोड़ा तथा न अपना ददवत ही छोड़ा।' संतजीने अपने सहज खभावसे कहा—राजन्!

भगत बिनु केहि अपमान सहा। ।
कहा कहा न असाधुनि कीनों, हरि बल धरम रहा। ॥
अधम राज मद माते ले सिबिका जड़भरत नहा। ।
निगड़ सहे बसुदेव देवकी, सुत पटकत दुसह सहा। ॥
हरि ममतामहलांद बिषाद न जाम्यों, दुख सहदेव दहा। ॥
पट लूटत द्रौपदि निर्ह मटकी, हरि की सरन गहा। ॥

मत्त सभा कौरविन विदुर सों कहा कहा न कहा। सरनागत आरत गजपित को आपुन चक्र गहाँ॥ हा हरि ! नाथ ! पुकारत, आरत और कौन निवहाँ। व्यास वचन सुनि मधुकरसाह भक्तिफल सदा लहाँ॥

अतएव----

हरि सों कीजै प्रीति निवाहि ।
कपट किये नागर नट जानत सब के मन की डाहि ॥
मैं फिरि देख्यों छोक चतुर्दस नीरस घर घर आहि ।
अपने अपने स्वारथके सब, मन दीजै अब काहि ॥
भक्ति प्रताप न जानत बिषई, भवसागर अवगाहि ।
जार जुवति गनिका कौ बेटा पहित्रानै न पिताहि ॥
जैसें प्यासौ मृग धावत, नहिं पावत मृगतृस्नाहि ।
ऐसैं तन धन सुत दारा झूँ है 'व्यास' मसुकरसाहि ॥

जो पहले धर्म-कर्मकी शिक्षा देनेमें कुशल राजपुरोहित थे वही अब श्रीभगवद्गक्तिकी दीक्षा देनेमें पूरे राजगुरु हैं। इस बातका महाराजाका हृदय खींकार कर चुका । मोहरूप रात्रिका पौ फट गया । जीवन सफल करनेको मार्ग मिल गया । बार-बार नमन करने लगे और अपने भाग्यको सराहने लगे । शिक्षाके साथ दीक्षा भी मिल गयी; जिनको लेने आये थे उनके हाथ अपने आप बिक चले!

अब ओड्छाधिपति वापस जाने छगे तो अपने पूज्य गुरुदेव श्रीव्यासदासजीकी आज्ञा लेने आये। उस समय राजगुरु अपने शिष्यका हाथ पकड़कर समीप बैठाकर बोले—जाते तो हो, पर याद रखना— मेरे भक्त हैं देई देऊ।

भक्ति जानी, भक्तिन मानी, निज जन मोहि बतेऊ॥

माता पिता भैया मेरे भक्त, दमाद सुजन बहनेऊ।

सुख संपति परमेसुर मेरें हरिजन जाति जनेऊ॥

भवसागर की बेरी भक्ते केवट बड़ हिर खेऊ।

बूड़त बहुत उवारे भक्तन ित्ये उवारि जरेऊ॥

जिनकी महिमा कृष्ण, किपल किह हारे सर्वोपरि वेऊ।

ब्यासदास के प्रान जीवन धन हरिजन बाल बड़ेऊ॥

अतएव, देखना कहीं इनकी सेवामें चूक न पड़ने पावे । गुरुकी आज्ञा सिर-आँखोंपर रखकर, दण्डवत्-प्रणाम करके महाराजने श्रीवनसे प्रस्थान किया। ओड़छा पहुँचे, उसी दिनसे 'कंठी धरि आवे कोइ, धोर पग, पीवे सदा' यह दढ़ नेम निभाने छगे और भाव-भक्ति करने छगे। जो भी संत महारमा आ जाते, महाराजा उनकी पूरी आवभगत करते तथा उनका चरणोदक पीते और सदा-सदैव संतोंकी ही सेवामें छगे रहते। महाराजा भी अब साधु-वेषमें पूर्ण निष्ठावान् हुए। किन्तु उनकी दढ़ निष्ठा और संत-सेवाके भावको न समझकर उनके भाई-बन्धुओंने बहुत कुछ बाधा पहुँचानी आरम्भ की एवं उनको घृणाकी दृष्टिसे देखने छगे। उनसे उकताकर महाराजाने अपने उच्च श्रीगुरुदेवको श्रीवन पत्र छिखा। उस पत्रके उत्तरमें महाराजीने छिखा—

होइव सोई, हिर जो करिहै। तिज चिंता चरन सरन रहि, भावी सकल मिटरिहै॥ करिहै लाज नामा-नाते की, यह बिनती मन धरिहै। दीन द्याल बिरद साँचौ करि, हिर दारन दुख हिरहै॥ सिंघनि सिंघ बीच बैठ्यो सुत, कैसें स्यारिह डिरिहै। ऐसें स्यामा स्यामे थरु दें, डिर के कीन विचरिहै। सुनियत सुक मुनिबचन चहुँ जुग, हिर दोषनि संघरिहै। साधुनिको अपराध करत मधुकरसाई!न ताहि गुद्रिहै।

राजपुरोहितानीजीने समझ लिया कि मन्त्रीके जानेसे न आये; और खतः महाराजाके जानेसे भी जो नहीं आये, वे अब यहाँ नहीं आर्वेगे । अतएब अब मुझे ही उनकी सेवामें जाना चाहिये। यह विचार, वे अपने पतिसे मिल आनेके लिये महाराजासे आज्ञा लेकर पुत्रोंके साथ वृन्दावन आर्यी। किन्तु श्रीव्यासदासजीने

१. गोस्वामी श्रीनाभाजीने भक्तमाल' ( भक्त-संख्या १५२ **छप्पय** ११७ ) में लिखा है—

> × × × X दियो । मधुकर सर्वसु नृप भक्तनि कौ आदर अधिक किया। राजबंस में इन इसकी टीकामें श्रीप्रियादासजीने कहा है-मधुकरसाह नाम कियौ छै सफल जातें भेष गुन सार प्रहे, तजत असार है। 'ओरछे' को भूप मक्त भूप मुखरूप भयो, लयौ पन भारी, जाके और न विचार है।। कंटी धरि आवे कोइ, धोइ पग, पीवे सदा, भाई दुखि खर गर डारयौ माल भारहै। पाँय परछाल कही 'आज जू निहाल किये' हिये द्रये दृष्ट पाँव गहे हम धार है।। (कवित्त ४८८)

पूरी उदासीनता दिखायी, तब अन्य छोगोंने सिफारिश की कि यह तो आपकी अर्घाङ्गिनी हैं; इनके साथ कछोरता करनी उचित नहीं है। आपने उत्तर दिया कि—

जो तिय होइ न हिर की दासी ।
कीजै कहा रूप गुन सुंदर, नाहिन स्थाम उपासी ॥
तौ दासी गनिका सम जानो दुष्ट कुटिल मसवासी ।
निसिदिन अपनौ अंजन मंजन करत बिषै की रासी ॥
परमारथ सुपनें नहिं जानत, अंध वँधी जम फाँसी ।
ताके संग रंग पति जैहै, तातें भली उदासी ॥

यह सुनकर पुनः बोले, ऐसा करेंगे तो आपको इनका शाप लगेगा। पुनः उत्तर दिया—

तिनुका कैसें रोकि सके पावस परवाह नदी को । हरिअनुरागिनहिं छगै सरापन, सुर नर जती सती को ॥

तव तो सब चुप हो चले गये । इस सिद्धान्तका प्रभाव
पुरोहितानीजीके हृदयपर पड़ा । वह समय पाकर इनके चरणोंमें गिरी
और उसने दीनभावसे शरणमें रहनेकी प्रार्थना की—'आपकी जो
आज्ञा होगी आपकी यह दासी उसे प्राणपणसे पालन करनेको
प्रस्तुत है । आपके और आपके धर्म-प्रगके निपरीत रहकर यह
जीना नहीं चाहती ।' संतजी बोले—'अब तो यदि हरिदासी होकर
वैण्यत्रोंकी सेवा करनी हो तब तो यहाँ तुम्हारा निर्वाह हो सकता
है, नहीं तो नहीं ।' स्वीकार कर केनेपर शिक्षा-दीक्षा देकर उसका
'वैण्यवदासी' नाम रख दिया और उसे संतसेना करनेके कार्यमें

लगा दिया। पुत्रोंके ऊपर माताकी खामाविक ममता होती ही है; अतः उनके लिये प्रार्थना की तो आप फिर वही बात बोले—

पूत मूत को एक मगः भगत भयो सो पूत । 'ब्यास' वहिरमुख जो भयोः सो सुत मृत कपूत ॥ और—

> हरि बिमुखनि जननीं जनि जावै। हरि की भक्ति बिनु कुलहि लजावै॥ हरि बिनु विद्या नरक बतावै। हरि नाम पढ़ें साधुनि अति भावे॥ हरि बोलि हरि बोलि कहूँ न ध्यावै। हरि बोलि हरि बोलि कहूँ न ध्यावै।

बहुत कहने-सुननेपर आप मान तो गये, पर उनको आपने दीक्षा नहीं दी। एकने परम संत खामी श्रीहरिदासजीकी साधुताका बखान किया तो आपने उसको चतुर समझकर उनके शिष्य होनेकी आज्ञा दी और उसने खामीजीसे दीक्षा ठी। वह 'चतुर जुगठिकशोरदास' के नामसे प्रसिद्ध है। इसका संतोंमें बहुत अनुराग था।\*

कुछ दिन संत-सेत्रा करते बीते । एक समय महात्मा श्रीव्यासदासजीने अपनी पूर्वगृहिणी किन्तु अब शिष्या वैष्णवदासीमें नारी-स्नभाव-सुलभ काम-विकारका कुछ ढंग देसकर उनको एकान्त-शान्तिमें समझाया—

बिनती सुनिये वैष्णवदासी । या सरीर में बसत निरंतर नरक व्याधि पित खाँसी ॥

<sup>#</sup> इनकी रची हुई कविता मिलती है। वज छोड़कर ये अन्यत्र कहीं नहीं गये।

ताहि भुलाइ हरिहि दृढ़ गहियो, है सतसँग सुख रासी। बढ़े सुद्दाग ताहि मन दोनें, और बराक विसासी॥ ताहि छाँड़ि हित करों और सों, गरे पर जम फाँसी। दीपक हाथ पर कूवा में, जगत् कर सब हाँसी॥ सर्वोपरि राधापित सों रित करत अनन्य विलासी। तिनकी पद रज सरन ब्यास कों गित बृंदाबनवासी॥

श्रीवैष्णवदासीजी सारी वात समझ गयीं और तबसे उनकी कोई चेष्टा वैसी नहीं हुई। एक समय रात्रिमें सदैवकी भाँति सब संत ब्यारू करने बैठे, साथ ही श्रीव्यासदासजी भी बेठे। वैष्णवदासी पूरी परसकर दूध परसने लगीं। परसती-परसती जब श्रीव्यासदासजीको परसने लगीं तो संयोगवश इनके कटोरेमें दूधके साथ मलाई भी गिर पड़ी । वह दूच इन्होंने न पिया । ब्यारू हो चुकनेके बाद आपने कहा, 'तुमने यह क्या किया ? और सब संतोंको दूध, मुझे दूध और मलाई दोनों ! तुमने यह पंक्तिभेद किया; मेरे धर्मको तुम कळङ्क लगाना चाहती हो १ तुम यहाँसे चली जाओ, इतना भेद-भाव रखनेवाळी तुम अभी संत-सेवाके योग्य नहीं हो।' यों कहकर उसे सेवासे हटा दिया । उसने बहुत निहोरा किया परंतु उसकी एक न सुनी । उस दृद्वतवाली देवीने भी यह प्रण किया कि संत-सेवा मिलेगी तो ही अन्न-जल प्रहण करूँगी; नहीं तो नहीं। और ऐसा करके अन्न-जल त्याग दिया । श्रीव्यासदासजीसे संतजनोंने कहा, 'महात्माजी! आप अनजानमें हुई एक साधारण-सी बातपर इतना कठिन दण्ड देंगे तो आपके आश्रित जीक्का मला निर्वाह कैसे होगा ? उनका दोष भी नहीं है। यदि वे दूधसे पृथक करके मळाई आपको लाकर

देतीं, तब तो आपका यह उन्ग्रहना कुछ ठीक भी कहा जा सकता था; किन्तु अपने-आप दूधके साथ आपके कटोरेमें मर्लाई गिर पड़ी इसमें उन बेचारीका क्या दोष १ आपने उनको निकाल दिया यह हम सबको अच्छा नहीं लगा । और आप यह कहें कि उन्होंने यह भूल ही क्यों की, तो बात यह है कि, 'जो सेवा करता है उससे भूल भी कभी हो ही जाती है। ऐसी अवस्थामें क्या उसे निकाल देना उचित है या समझा देना १ उनका जी दुखाया है, उन्होंने आज तीन दिन हुए अन्त-जलतक नहीं लिया है। क्षमा कीजियें —

तिय हित विनय संत सब कीन्हे। ऐसो तब करार करि दीन्हे॥ भूषन बेंचि जो संत खवाबै। तौ मेरे घर आवन पावै॥

( रामरसिकावली )

यह सुनते ही उस बैष्णवदासीने तुरंत अपने अङ्गके सब आभूषण उतारकर बाजारमें बैच दिये। अजीर उस रकमसे रसोई बनाने का बहुत-सा सामान खरीदकर मुकाममें पहुँचा दिया। अनेक प्रकारके पदार्थ बनवाकर सेव्य श्रीजुगलकिशोरजीको भोग धराया। सभी संतों-महात्माओंको निमन्त्रण दे, बुलाकर प्रसाद कराया और सब संतोंका चरणामृत तथा सीथ-प्रसाद उसने लिया। † तब दह-धर्मी

<sup>#</sup>कहते हैं बाईस हजार रुपयोंके हुए थे। †तब निज भूषन बेंचिके, नारी अति हरषाय। संत समाज बुलाइके, सादर दियौ पवाय॥ (स्व० म० भीरघुराजसिंहजी रीवाँ)

महात्माजीने पुनः वैष्णंवदासीको संत-सेत्रा सौंपी। आप ऐसे पूरे विरक्त और संत-सेत्रा थे। इसी प्रकार परमभाग्यवती देवीजीने भी जब अपने प्रणके अनुसार दृद-धर्मीसे संत-सेत्रा ले छी तभी प्रण छोड़ा और महाप्रसाद पाया। छोगोंने चर्चा की कि 'देखो इसने अपने पतिके जीते-जी सब शृङ्गार उतार दिया; जरा भी छोक-छाज न रक्खी १' इसार परमभिक्तमती श्रीवैष्णवदासीजी कुछ न बोर्डी, पर महात्माजीने सबको सुनाया—

> ब्यास भक्ति सहगामिनी टेरें कहत पुकारि। लोक लाज तब ही गई, बैठी मूँड उघारि॥

ओड़छासे परमभक्त महाराजाने सेन्य श्रीयुगलिकशोरजीको धारण करानेके लिये खर्णकी एक नकसीदार सुन्दर वंशी बनवाकर मेजी । उसको आप बड़े चावसे प्रभुके करमें धारण कराने लगे । कुछ मोटी थी, जिससे प्रभुकी अँगुली किश्चित् लिख गयी; रक्त निकल आया । यह देख आपने वंशीको पटक दिया और तुरंत जलमें भिगोकर एक कपड़ा अँगुलीमें बाँध दिया । मनमें बहुत पछताये; महाप्रसाद नहीं पाया । वंशीको दोष देने लगे । सायङ्काल प्रभुने अपने-आप वंशी धारण कर ली जिसको देखकर आप अयन्त आनन्दित हुए ।

<sup>#</sup> वह वस्त्र आज भी आपके परम धन प्रभु अपनी अँगुलीमें बाँधे रहते हैं। अब 'पन्ना' में हैं। श्रीव्यासदासजी निकुञ्ज पधारे, पश्चात् महाराजा घुन्दावनसे ले गये। घुन्दावनमें उनकी जगह दूसरी युगल मूर्ति विराजमान हैं। खल व्यास-घरोंके नामसे प्रसिद्ध है।

किसी समय महाराज की भेजी हुई एक सुन्दर जरकसी पाग आयी। आप प्रश्चेत मस्तकपर बाँधने छगे; किन्तु नयी और जरकसी होनेके कारण जैसी बाँधनी चाहते थे वैसी बाँधती नहीं थी, खिसक जाती थी। ऐसे बहुत बार खिसकती देख बुँइ छाकर उसे वहीं छोड़—'छीजिये, मेरी बाँधी पसंद न आती हो तो आप ही बाँधिये'—कहते हुए रिसियाकर सेवा-कुझके दरवाजेपर जा बैठे। यहाँ प्रभुने खयं पाग बाँध छी। दर्शकोंने इनकी बड़ाई की कि, 'आपको धन्य है, आज आपने प्रभुको बड़ी सुन्दर पाग बाँधकर हमको दर्शनोंका छाम दिया।' इतना सुनते ही आप तुरंत दौड़े। आकर देखते हैं तो सचमुच मनमानी पाग बाँधी है। गद्धद हो गये। प्रेमावेशमें बोछ उठे—'अरे सुबड़ सछोने! तुझे अपनी ही बाँधी पसंद हैं; खूब सुन्दर बाँधी है। इसके सामने मछा मेरी बाँधी क्यों पसंद करने छगा?'

संत श्रीव्यासदासजी मजन-भावना और रासरंगमें जितने गहरे रसिक थे उतने ही संत-सेत्रा करनेमें भी पूरे परमार्थी थे। इनके पास सदैत्र संतजनोंकी मण्डली आती-जाती रहा करती। ये सबके आगे विनम्रभावसे हाथ जोड़े रहते, उनको सब प्रकार सुख देते। संतोंका आना इनको बड़ा प्रिय लगता, पर उनका जाना दु:खका कारण बन जाता। इसलिये जहाँतक बनता ये संतोंको रोक रखनेका प्रयत्न करनेमें कोई कसर नहीं करते, पुनः आनेकी प्रार्थना भी करते। संत भी इनके शीलस्नेहयुक्त निश्चल खभावके कारण इनके पास विरमे रहते। वे कहा करते—

श्रीवृन्दावनमें मंजुल मिरबौ ।
जीवन्मुक सबै व्रज्ञवासी पद रज सों हित करिबौ ॥
जहाँ स्याम बछरा है गायिन चौंपि तुनिन कौ चिरबौ ।
हरि बालक गोपिन पय पीवत हरि आँकौ भिर मिलिबौ ॥
सात रात दिन इंद्र रिसानौ, गोवरधन कर पर धिरबौ ।
प्रलय मेघ मघवाहि विमद करि किह सब सों निहं डरिबौ ॥
अघ वक बकी विनासि रास रुचि सुखसागरमें तरिबौ ।
कुंज भवन रित पुंज चयिन करि राधाके बस परिबौ ॥
ऐसे प्रभुहिं पीठि दें लोभ रित माया जीविन जरिवौ ।

एक संत पुरुष इनकी सरल माधु वृत्ति, सत सेवा और सहनशक्तिके यशको सुनकर परीक्षा लेने पथारे। मन्दिरके भीतर प्रवेश करते ही भोजन माँगा। बोले, 'हमारे रामको बड़ी क्षुधा सता रही हैं; शीघ्र भोजन कराओ; भूखे नहीं रहा जाता है।' ये हाथ जोड़कर बोले, 'संतजी! प्रमुक्तो भोग धराये बिना आपको कैसे भोजन कराया जाय? आइये शान्तिसे विराजिये, बहुत देर नहीं हैं; थोड़ी देरमें अभी राजभोग लगेगा, धीरज रखिये।' इतना सुनते ही संतजी इनको गालियाँ पर गालियाँ देने लगे। संत सेवी श्रीव्यासदासजीन मौन होकर बैठे-बैठे उनकी वह सब गालियाँ ऐसे सुनीं, जैसे कोई अपनी प्रशंसाके वचन सुनकर प्रसन्न होता है। दर्शकोंमेंसे किसीन उनको यह कहकर गालियाँ देनेसे मना करना चाहा कि 'आपका ऐसा क्या काम बिगाइ दिया है जो गालियाँ दे रहे हो।' इतनेमें इन्होंने तुरत यह कह समझाया कि ये गालियाँ नहीं हैं।

'ब्यास बड़ाई और की जु मेरे मन धिकार। संतन की गारी भली यह मेरी सिंगार॥ इतनेमें भगतान् श्रीजुगलिकशोरजीके राजभोग लग चुका । तब महास्माजीने एक बड़ा थाल भरकर संतजीके आगे रक्खा और हाथ जोड़कर बोले, 'कृपा करके आप यह प्रसाद पा लेजिये । जो बाकी रही हों उन्हें फिर देना ।' संतजी प्रसाद पाने बैठे और यह उनको हवा करने लगे । संतजीने महाप्रसाद पाकर बची हुई ज्ठनकी थाल यह कहकर इनके मस्तकमें मारी कि 'ले, यह तेरा भाग है ।' महास्माजीने बार-बार उनके चरणोंमें अपना मस्तक नवाया और वह सब ज्ञुटन समेरकर आप पाने लगे।

अब परीक्षक संत पुरुषजीसे न रहा गया । वह अत्यन्त आनन्दित होकर धन्य-धन्य कहने छगे, चरण छूने छगे और बोले— 'मैं आपकी साधु-सेवाकी उत्कृष्टताको सुनकर परीक्षा करने आया था। इसमें सन्देह नहीं कि उस सुनी हुई बातसे कई गुना अधिक आप निश्चल, सात्त्रिक और रलावनीय महात्मा हैं।' ये बोले—'यह सब आप संतोंकी परम कृपाका प्रताप हैं। इसीसे मुझे—

भावत हिर प्यारे के प्यारे ।
जिनके दरस परस हिर पाये, उघरे भाग हमारे ॥
दूरि भये दुख दोष हृदयके कपट कपाट उघारे ।
भवसागर बृड़त हमसे अपराधी बहुत उबारे ॥
भूत पितर देई देवा सों झगरे सकल निवारे ।
सुक मुखबचन रचन किंह कोटिक बिगरे 'ब्यास' सुधारे॥

परीक्षक संत अपनी साधुताको इनकी साधुताके आगे तुच्छ मानने छंगे---- इनकी महाप्रसादिनष्ठा भी अपूर्व थी । ये अपने सेव्य श्रीजुगळिकिशोरजीका महाप्रसाद तीन सौ साठ दिन समान रीतिसे सेवन करते थे । अपने इष्टदेवके जो पदार्थ भोग छग चुका उस श्रीमहाप्रसादके एक किनकाको ही समस्त ब्रतोंसे विशेष महत्त्वयुक्त व्रत मानते थे; और इसमें ये दहबती थे । इनके इस महाब्रतमें यदि कोई नृतन संत इनके यहाँ आते और वह एकादशीके दिन महा-प्रसाद पाते देख शङ्का करते तो आप उनको तुरंत कह दिया करते थे कि भगवन ! मैं एकादशीका भक्त नहीं हूँ; मैं तो—

( श्री ) राधावल्लम को हो भावतो चेरो। राधावल्लम कहत सुनत हो। मन न नेम जम केरो॥ राधावल्लम वस्तु भूलिहुँ कियो अनत नहिं फेरो। राधावल्लम ब्यासदास के सुनहु स्रवन दे टेरो॥

इसी हेतुसे---

## हमारी जीवन मूरि प्रसाद । अतुरुत महिमा कहत भागवतः मेटत सब प्रतिबाद ॥†

ः कहर्ना करनी करि गयौ एक व्यास इहि काछ। लोक वेद तजिके भजे राधायत्त्वभ छाल।।

( श्रीहितझुव-वाणी )

†यन्नामश्रुतिमात्रेण पुमान् भवति निर्मल्यः । तस्य तीर्थपदः किं वा दासानामविशिष्यते ॥

( श्रीमद्भा० ९ । ५ । १६ )

भ० सौ० ३--

जो षटमास ब्रतिन कीने फला सो इक सीथ के स्वाद ।श दरसन पाप नसाता खात सुखा परसत मिटत विषाद ॥ देत लेत जो करें अनादरा सो नर अधम गवाद ।† ज्यास प्रीति परतीति रीति सों जूँठिन ते सुन नाद ॥

यह अपने परम पूज्य श्रीगुरुदेव हितप्रभुजीकी भाँति विधिनिषेधके झंझटसे एकदम पृथक थे। आप जब-तव कहा भी करते— 'व्यासिह अब जिनि जानियो, लोक बेद की दास।' अन्तमें आप अपना अहोभाग्य किस प्रकार मानते हैं, यह भी देखने ही योग्य हैं। कहते हैं—

अ पड्मिमां तोपवातैस्त यत्फलं परिकीर्तितम् ।
 विष्णोर्नैवेच सिक्थेन तत्फलं सुझतां कला ॥ (स्कन्दपुराण)

'छः महीनेतक एकादशी इत्यादि व्रत-उपवास करनेसे जितना फल शास्त्रोंमें लिखा है, उतना फल तो भगवान् श्रीहरिके नैवेद्यका कणमात्र पानेसे प्राप्त हो जाता है।'

एकादशीसहस्रेण द्वादशीना शतन च। यत्फलं लभते गौरि विष्णोनैवेद्यभक्षणात् ॥ (पद्मपुराण) 'हे गौरि! हजारों एकादशी, सैकड़ों द्वादशी इस्यादिका व्रत करनेसे जो फल होता है, वह फल केवल श्रीहरिका महाप्रसाद सेवनमात्रसे होता है।'

† स्वतः एकादशी ऋषि-मुनियांके समक्ष कहती है—
प्रसद्घा हरिदत्तान्नं ये भुज्जन्ति नरोत्तमाः ।
तान् विलोक्य पवित्राहमेकादशी द्विजोत्तमाः॥ (नारदपाञ्चरात्र)

ंजो उत्तम मनुष्य बळात्कारसे भी श्रीहरिग्रसादको मेरे दिन पाते हैं, हे उत्तम द्विजो ! उनको देखकर ( उनके दर्शनसे ) मैं एकादशी स्वतः पवित्र होती हूँ। तन अबही को कामै आयो ।
साधुचरन को संग कियो, जिनि हरिजू को नाम लिवायो ॥
धन्य बदन मेरो, जिनि रिसकन को जूडो खायो ।
रसना मेरी धन्य, अनन्यिन को चरनोदक प्यायो ॥
धन्य सीस मेरो, श्रीराधा रवन रेतु रस लायो ॥
धन्य सीस मेरो, श्रीराधा रवन वेतु रस लायो ॥
धन्य श्रवन मेरे, जिनि वृंदाबन को सुख दिखरायो ॥
धन्य श्रवन मेरे, श्रीवृंदाबन गिह अनत न धायो ॥
धन्य द्यास मेरे, जिनि कुंजनिमं मंदिर छायो ।
धन्य व्यास के श्रीगुरु, जिनि सर्वोपरि रंग बतायो ॥
व्यास भक्ति को फल लह्यो, वृंदाबन को धूरि ।
हित हरिबंस प्रताप तें पाई जीवनि मृरि ॥

इनका परिचय रसीले सुलेखक श्रीवियोगी हरिजीने अपनी प्यारी लेखनीसे जिन मधुर शब्दोंमें दिया है, वह इस प्रकार है——

> भक्त सिरोमिन 'ब्यास', ओरछा नगर निवासी । श्रीहरिवंस प्रसंस शिष्य हित धाम बिलासी ॥ अनुरागी रसमसो रँगीलो राधा पी को । बिधि निषेध मग त्यागि पान किये घूँट अमी को ॥ राधावल्लभ सेइ निगम की कानि न राखी । ब्रज बिहार पद गाय कही अति साँची साखी ॥ रसिकाभरन अनन्य 'ब्यास', जय आनँद रासी । श्रीब्रजचंद चकोर राधिका चरन उपासी ॥

## मामा श्रीप्रयागदासजी

गुन गौरव औ कृति कीर्ति पराइ विलोकि हियो बिगसात अहै । अघ दोष न देखत काहु के जे जेहि देखत दोष नसात अहै ॥ अकलंक मयंक सुभानन तें वचनामृत 'विंदु' चुचात अहै ॥१॥ तिनकी पग धूरि सुमंगल मूरिहि भूरि मेरी प्रनिपात अहै ॥१॥ जिनके सुचि सीतल सील में जायके कोष की आग बुझात अहै । लहि वारि प्रसंसाहु मानस जो सकुचानहि में बढ़ि जात अहै ॥ समसील उदार सबै जगती जेहि राममयी दिखरात अहै । अस संत अनंत समान कोऊ वहु 'विंदु' तिन्हें प्रनिपात अहै ॥२॥

आयो धो यहि काल कसः अति दुकाल हा हंत ! गयो जु उड़ि केहि ्थ्योम वै राजहंस अरु संत ॥

प्राचीन कालमें ऐसे अनेक संत हुए हैं, जिन्होंने अपनी आत्मामें परमार्थको सार्थक और इस प्रकार भक्ति-ज्ञान और वैराग्यको चिरतार्थ किया था। वे आत्मदर्शी सिद्ध थे। परमात्मतस्व उन्हें सिद्ध था। अतएव वे आध्यात्मिक महात्मा थे। उनका हृदय आत्मसरोवरका पुण्डरीक था। वे उच्च कोटिके भावुक और प्रेमी थे, पर उनका विहारस्थल आत्मा था अथवा वह मन, जो उस आत्मसरोवरमें निमजित होकर चिदाकार हो चुका था। वे आत्माराम और आत्मकीड थे। उनकी रित-गित आत्मामें थी। वहीं वे अपने रामसे खेलते और लाइ लड़ाते थे। उनके हृदयकी आँखें खुली हुई थीं और वे समदर्शी थे। उनके लिये सम्पूर्ण जगत्, कहीं चित्रक्ट, कहीं मिथिला, कहीं वृत्तवन और कहीं अयोध्या हो रहा था।

मधुर रस राते मदसे माते । कबहुँ विहँसि नयना भरकाते, कबहुँ ताल दै गाते । सिहत उछाह प्रिया प्रियतम पर कल्प सुमन वरसाते ॥ चित्रकृट मिथिला बृंदाबन कुंज कुंज रिम जाते । 'केशी' सुगम ध्यान धारणा जीवन को फल पाते ॥ ( भगवती मञ्जुकेशी देवी )

उन्हें सर्वत्र 'सियाराम' ही दिखायी देते थे। उनके लिये परल यदि कहीं था, तो केवल अद्रैत परमतस्व परम्रह्ममें ही। वे क्या करते, उनके रामने तो समस्त दिशाओंको अपना क्रीडास्थल बना लिया था। फिर वेचारा द्वैत अपनी विरोधलीला कहाँ दिखाये। पहले तो उन के रामने उनके सम्पूर्ण हृदयको ही अधिकृत कर लिया, पुनः उनके अखिल बातावरण (दिग्ल्योम) को घेरकर उनकी इन्द्रियोंके सब राम्तोंमें अड़ गये। कोई ज्ञय तो कहाँ जाय!

उमा जे राम चरन रत विगत काम मद क्रोध । निज प्रभुमय देखिंह जगत केहि सन करिंह विरोध ॥ ( श्रीमानम )

उस नवल नटनागरके नेपथ्यमें पहुँचकर उन्होंने देखा कि वही राम है जो साकेतके पूर्णेश्वर्यपीठ सार्वभौगचकवर्ति राज्यसिंहासन-पर अखिल जगनायक होकर सुशोभित है और वहीं वृन्दावन आदि कुक्षोंमें कुखनायक होकर रमण कर रहा है। उन्हें उसकी क्रीडामें सम्मिलित होना था, अतः जहाँ-जहाँ वह नायक वहाँ-वहाँ उसके वे सहायक—जहाँ-जहाँ कमल वहाँ-वहाँ मधुकर, जहाँ-जहाँ शर्करा वहाँ-वहाँ पिपीलिका। रसको रसिक कैसे छोड़े १ रस- स्साकरमें डूबे हुए रस-भोगी भला, तर्कके कटु कर्कश कर्कटसे अपने कोमल अङ्ग क्यों कटाने लगे ? उस परम प्रियतमने उन्हें इतना लुभा लिया है, उन्हें इस तरह अपनेमें आसक्त कर रक्खा है, कि उसके सौन्दर्य-माधुर्यके आखादनसे उन्हें अवकाश ही नहीं ! वे तो उस प्रेयान् रसके प्रइण करनेके एक करणमात्र होते हैं—उनकी एक ही ब्रह्माकारवृत्ति होती है। रिसकता-का यही खरूप ही है। यथार्थ वस्तु-ज्ञान या विशेषज्ञता ही मार्मिकता है और मार्मिकता ही रसज्ञता है तथा रसज्ञता ही यथार्थ रिसकता है और मार्मिकता ही रसज्ञता है तथा रसज्ञता ही यथार्थ रिसकता है। यहाँ ज्ञान और रस अथवा प्रेम भिन्न पदार्थ नहीं, किसी चिन्मय और अद्वितीय तत्त्वके वे गुग-धर्म अथवा विशेषणमात्र हैं। सिकतों यही लक्ष्मस्थान है—

राम रहस के ते अधिकारी । जिन को मन मरि गयो, और मिटि गई कलपना सारी ॥ चौदह भुवन एक रस दीखें, एक पुरुष, एक नारी । 'केशी' रामनाम सोइ जाने, ध्यावै अवधिवहारी ॥

जो भरे-पूरे होते हैं, उन्हींमें रिसकता और क्रीडासिक्त उत्पन्न होती है। उनका जीवन ही सुख-विलासमय होता है। उन्हें अपने प्राणारामसे अवकाश ही इतर भावनाओं के लिये कहाँ १ मन-बुद्धि और उनके चित्तको तो उसने अपनेमें लीन कर लिया है। लखनऊ-के नवाब वाजिदअलीशाहसे मदोन्मत्त मौलवियोंने श्रीअयोध्याजीकी जन्मभूमिपर आक्रमण करनेके लिये बहुत आग्रह किया, तब उनकी दरस्वास्तपर उन्होंने यह शेर लिखकर दस्तखत कर दिये—

हम बन्दए-इरक़ हैं, मज़हबसे नहीं वाक़िफ़ । काबा हुआ तो क्या, बुतखाना हुआ तो क्या ॥

जब एक रागासक्त प्राकृत रसिकके हृदयमें द्वेष-दुराप्रहके छिये स्थान नहीं रह जाता, तब भगवद्रसिक समता और निर्विरोधता-की किस काष्टातक पहुँच जायगा, यह सहृदयजन सहज ही अनुमान कर सकते हैं। संतोंकी यह विशेषता है कि वे समशील और उदाराशय होते हैं । समता ही वह भूमिका है, जिसमें उदारता, विश्वबन्धुता, सर्वात्मीयता और दयालुता भादि दिन्य ळताएँ उत्पन्न होती हैं । भगवद्भक्त होनेका यह लक्षण है, भगवचरणों-में चित्तसमर्पणका यह प्रमाण है कि उसमें भगत्रदीय दिव्य गुणोंका उद्गम हो । भगत्रानुके भक्त भगत्रानुसे भी अधिक माने जाते हैं-'राम ते अधिक राम कर दासा।' उसका हेतु यह है कि यदि भक्त न होते तो भगवान्को कौन जानता और जनाता, कौन मानता और मनाता ? यदि वेदोंने भगवान्की भावना उत्पन्न की है, तो भक्तों या संतोंने भगवान्को उत्पन्न किया है-- 'छोग कहते हैं कि दहको माबूदने पैदा किया। मैं वह खालिक हूँ कि मेरे 'कुन' से खुदा पैदा हुआ।' भगवान् भक्तोंके हैं और भक्तोंके लिये हैं, इसी प्रकार भक्त या संतजन भगवान्के हैं और भगवान्के छिये हैं—

जद्यिप राम सीवँ समता के। भरत सनेह सिंधु ममता के॥ आज ऐसे ही भगवान्के एक अछबेले भावुक संतकी कुछ चर्चा करके अपनी वाणीको कृतार्थ करनेकी इच्छा है।

जनकपुरमें एक ब्राह्मणी माता रहती थी। उसके पित स्वर्गमें थे और त्रिपत्ति उसके घरमें। उसका एकमात्र पुत्र प्रयागदत्त था। एक दिन उसने अपनी मातासे पूछा—'माँ! क्या मेरे और कोई नहीं है। माताने बच्चेके सन्तोषार्थ कह दिया—'हाँ, बेटा! तुम्हारे

हैं क्यों नहीं कोई । तुम्हारे बहनोई हैं । वे चक्रवर्ता राजाधिराज हैं । अयोध्या उनकी राजधानी है ।' मिथिलाकी माताएँ खभावतः श्रीजनकनन्दिनीके प्रति पुत्री या भगिनीभाव रखती हैं । वन्चेने कहा—'तो, माँ! मैं उनके पास जाऊँगा।' माता बोली—'अन्छा, कुछ और बड़े हो तब जाना।' इस प्रकार टाल दिया। लेकिन बालकके हदयमें बहनोई वस गये। उसकी सुरति बहनोईमें लग गयी। किसी तरह कुछ दिन बीते। फिर एक दिन प्रयागदत्तने मातासे कहा—'माँ! अव तो मैं स्याना हो गया। अब मुझे बहनोईके पास जाने दो।' माताने उत्तर दिया—'अन्छा, टहरों, मैं तैयारी कर दुँ, बहिनके लिये कुछ लेते जाओ।'

माताने चावलोंके कुछ कण इक्ट्रे किये थे। उन्हें पीसकर और मीटा मिलाकर कुछ मोदक बनाये, जिन्हें मिथिलामें 'कसार' कहते हैं। उन कसारोंकी पोटली प्रयागदत्तको देकर विदा किया और कुछ सत् उनके खानेके लिये भी देदिया।

प्रयागदत्त बहिन-बहनोईसे मिलने बड़ी प्रसन्नता और उः सुकता-से चले । मनमें यही होता कि कैसे जल्द और जल्दसे भी जल्द अयोध्या पहुँच जाऊँ । अगर पर होते तो वे जरूर उड़ जाते ! तब भी न आकाशमें सही पृथ्वीपर उड़तेही-से जा रहे हैं । जहाँ कहीं अपने शारीरिक कृत्यके लिये ठहरते हैं, किसी वृक्षकी डालमें वह पोटली टाँग देते हैं । इस प्रकार कुछ दिनोंमें वे अयोध्याजी पहुँच गये ।

अयोध्यामें प्रयागदत्त अपने चक्रवर्ती बहनोईको खोजने छगे, जिससे पूछते, वह हँस देता । बेचारे बहत परेशान हुए । बहनोईजी कहीं नहीं मिले । मणिकूटकी ओर गये। वहाँ भी खोजते रहे। फिर तंग आकर एक जगह ( जहाँ सीताकुण्डको जानेवाछ रास्तेके दक्षिण सत्रन विख्याविहिसे आच्छादित पुरानी मसजिद है, जिसमें पूर्वमें हनुमन्नियास-श्रीअयोध्याके महात्मा बाबा गोमतीदासजी महाराज भजन करते थे ) बैठ गये । बहुत थक गये थे । बहुनोई-जीको रिश्तेसे खुब गालियाँ देनं लगे। कहने लगे—'देखो इतना ढूँड़ा, हैरान हुआ, कहीं भिछता ही नहीं । न जाने कहाँ रहता है ? अब क्या करूँ, कहां जाऊं ११ इतनेमें एक स्वेत हाथीपर सोनेकी अम्बारीमें बिराजे हुए उनकी बहिनसहित बहनोई साहब आ निकले ! हाथी वहीं साल साहबके पास बैठ गया । श्रीकिशोरीजीने पूछा --- 'भैया ! माताने हमारे लिये कुछ दिया है १' भैयाकी तो गति ही अचिन्त्य हो गयी। किसी तरह अपनेको सँभाउकर कहा—'हाँ, वहिन ! यह है, छो।' पोटली दे दी और बोल-भीने तो बहुत खोजा, तुमछोग मिले ही नहीं । न जाने कहाँ रहते हो ! कोई बताता ही नहीं ।' श्रीकिशोरीजीने पोटछी लेते द्वए कहा—'हाँ, भैया ! तुम्हें कष्ट तो बहुत हुआ । क्या करें, हमलोग ऐसी जगह रहते हैं, जिसे सब लोग नहीं जानते ।' जगन्माताने माताकी भेजी हुई और भैयाकी दी हुई उस पोटलीमेंसे दो कसार निकाल लिये और शेष प्रयागदत्तको देते हुए कहा-- 'मैया ! इन्हें तुम खाना । और अब तुम जाओ घर, माता चिन्ता करती होगी। कुछ दिनोंके बाद फिर आ जाना और मातासे कह देना कि हमलोग बड़े सुखसे हैं। फिर मिलेंगे। हाथी खड़ा हो गया और कुछ दूर जाकर अदृश्य !

मामाजी अपने बहिन-बहनोईके ध्यानमें विद्वल वहीं पड़े रहे । वाणी रुद्ध और नेत्रोंसे अश्रुप्रवाह जारी था । दूसरे दिन दिनकर- करों और दक्षिणानिलके स्पर्शसे उनकी चेतना जाग्रत् होने लगी और दशा सँगलने लगी। उधर ही एक संत आ निकले। उन्होंने देखा कि एक सुन्दर-सुगौर कुमार बेतरह पड़ा हुआ है। निकट जाकर उसे ध्यानसे देखा और हाल पूछा। यद्यपि उसने ठिकानेसे कुछ बताया नहीं तथापि महात्मा रहस्य ताड़ गये। निकट ही उनकी गुफा थी। प्रयागदत्तको वहीं ले गये। उचित उपचार किया। स्नान-जलपान कराया। जब वे सावधान हुए तब फिर एक बार उन्होंने उनका हाल पूछा। पूछते ही फिर वे रो पड़े। महात्माजी भी आई हो गये। कुछ देरतक यही दशा रही—

कोउ किछु कहइ न कोउ किछु पूछा। प्रेम भरा मन निज गति छूछा ॥ अनन्तर प्रकृतिस्थ होनेपर प्रयागदत्तजीने स्वयं महात्माजीसे अपना सब बृत्तान्त कहा। महात्माजीने गदद होकर उन्हें छातीसे छगा छिया।

मेरे प्यारे का यह भी प्यारा है। मेरी ऑखांका भी सितारा है॥ घड़ी रात गये कुछ प्रामीण माताएँ आयों और दो भोग थाल निवेदन करती हुई बोर्छी—'आज हमारे यहाँ भगवान्की पूजा और कथा हुई है। यह प्रसाद आपलोगोंके लिये लायी हैं। ले लीजिये, थाल सबेरे चले जायँगे। हमें घर जन्द पहुँचना है! रात हो गयी है।' याल रखकर यह कहती हुई वे तुरंत उलटे पैर लीट गयीं। थाल न जाने किस खानके अद्भुत सोनेके थे। उनपर पुरैनके पत्ते बिछे थे, जिनपर नाना प्रकारके व्यक्षन चुने थे। महात्माजी और मामाजी मन्त्रमुग्धकी तरह देखते रह गये। पिछे जब महात्माजीने

पत्ते टालकर थाल देखे, तब हैरान रह गये । रहस्य समझ गये। जगज्जननी बहिनने भाईकी पहुनाई की!

सह्दय महात्माजीने प्रयागदत्तजीको प्रेमसे खिलाया और खयं भी पाया । उन लोकोत्तर रसाखादमय दिन्य भोगोंका सेवन करके वे दोनों महात्मा मस्त हो गये । वे सब पदार्थ भगवद्गस ( ब्रह्मानन्द ) से सने हुए थे, स्थूलताका हरण करनेवाले थे और चेतनताका सखार करनेवाले । तत्काल नवीन तेज, नवीन वल और नवीन चेतनतासे शारीर चमक उठे । मामा प्रयागदत्तजीका सारा श्रम और ग्लानि क्षणभरमें कपूरकी तरह उड़ गयी । हृदय-क्रमल आनन्दरससरोवरमें लहराने लगा ।

प्रातः काल प्रयागदत्तजीको निदा करते हुए महात्माजी ने दोनों खर्ण-थाल साफीमें लपेटकर उन्हें देने लगे; क्योंकि उनका कोई लेनेवाला न आया और न आनेवाला था। परन्तु प्रयागदत्तजीन नहीं लिया, बोले कि 'माता रिसायगी, कहेगी कि बहिनकी चीज क्यों लाये १ वह कन्याकी वस्तु कैसे लेगी १' अस्तु, बाबाजी उनके साथ गये और रास्तेपर पहुँचाकर जब लौटे, तब थाल ले जाकर गणेशकुण्डमें डाल दिये—

रमा बिलास राम अनुरागी । तज्ञत बमन जिमि जन बङ्भागी ॥ बहिन-बहनोईकी भावनामें मस्त प्रयागदत्तजी घर पहुँचे । माताने पूछा । सब हाल कह सुनाया। पुत्रका वृत्तान्त सुनकर माता चिकत रही और बहुत. प्रसन्न हुई । हृदयके तलसे एक प्रबल परन्तु गम्भीर करुण-स्रोत फूट निकला और आँखोंमें छलछला उठा ।

साल बीतने भी नहीं पाया कि जगन्माताका अंश वह माता पतिलोकको प्रयाग कर गयो । प्रयागदत्तजी अकेले रह गये। घरमें और कोई भी नहीं । माताके दव-पित्-कर्मके बाद अकेला पाकर बैराग्य और अनुराग, दोनों उन्हें पूर्णतया अधिकृत करने लगे । इयर पासहीके एक ग्रामके पण्डितजी उन्हें अपना जामात बनानेके छिये घेरने छगे। सुसम्पन्न और प्रतिप्रित ब्राह्मण थे। चाहते थे कि प्रयागदत्तको जमाई बनाकर अपने घर रक्बें और अपना उत्तराधिकारी बनायें । उनके भी एकमात्र कन्या रह गयी थी । पुत्र खर्मगामी हो चुके थे । यद्यपि प्रयागदत्त दीन और दरिद्र थे, पर रूप, शील और कुलसे सम्पन्न थे। उनके पूर्व-पुरुषोंमें अनेक यशस्त्री विद्वान् हुए हैं। उनके पिता भी सास्विक गुणोंसे मण्डित एक प्रतिष्ठित पण्डित थे। जनताकी उनमें बड़ी श्रद्धा थी। बहुत छोग उनके शिष्य थे। अच्छी सम्पत्ति सिश्चत थी । परन्त काल-चक्रने पलटा खाया । उनके जीवनके अन्तके साथ ही उनकी सम्पत्तिका भी अन्त हो गया । अग्निदेवने दैवात् सर्वस्व स्वाहा कर दिया--जो कुछ घरमें था, घरसहित जल गया। माता केवल उस अपूर्व धन-रत्न शिशु प्रयागदत्तको दोनों करोंसे समेटकर और अपने अङ्कमें भरपूर भरकर वचा सकी थी। उस समय भाग निकलना ही उसका परम भागघेय था । लोगोंने कहा कि 'लड़का अभागा है, कुलच्छन है । पिताका भी भक्षण किया और धन-सम्पत्तिका भी ।' पर उसका भाग्य-भानु किस अलौकिक आकारामें चमकनेत्राला है, यह किसीको क्या माछम ! यद्यपि असमयमें पिताके परलोकगत होनेसे प्रयागदत्तजी लौकिकी-वैदिकी विद्याओं के अधिकारी नहीं हो सके; परन्तु सब विद्याओं की चरमा चेतना ब्रह्मविद्याका मधुर फल तो उन्हें प्राप्त ही हो गया। और साक्षर भी हो ही गये थे। यद्यपि पड़नेमें उनका मन नहीं लगता या तथापि कुशाप्रबुद्धि होनसे अल्प कालहीं में उन्होंने सारस्वत, अमरकोश और मुहूर्तचिन्तामणि भी पढ़ ही ली। फिर तो दूसरा ही रंग चड़ गया। अस्तु, कन्यादानेच्छु पण्डितजीको प्रयागदत्तजीने कोरा जवाब दे दिया। उनके प्रस्तावसे वे घवरा भी उठे और झड़ अयोध्याको चल पड़े। चाह वैसे दो दिन बाद ही जाते लेकिन अब वे कहाँ रुकते हैं!

श्रीअयोध्याके प्रयूप पर एखते ही प्रयागदत्तजीकी दशा ही निसली हो गयी। ऐसी उतावली हुई कि कैसे वे जल्द-से-जल्द वहाँ पहुँच जायाँ।

मानसनिदनी (सरयूर्जा) में स्नान करके परापुरी आनिन्दनी (श्रांअयोध्या) की पावन भूमिकामें प्रयागदत्तजीन प्रवेश किया। उषादेवीने आरती की । दक्षिणानिलने फूल बरसाये । पहले वे मिणकूटके उसी स्थलविशेषपर सीधे पहुँचे, जहाँ उनके बहिन-बहनोई मिले थे। कुछ देर वहाँ बैठे। पर उनके मिलनेकी ऐसी धुन उन्हें सग्रार थी कि विश्राम करनेके लिये भी अवकाश नहीं था। कुञ्जों और झाड़ियोंमें चारों ओर उन्हें ढूँदते फिरे। ढूँदते-ढूँदते पूर्वपरिचित बाबाजी श्रीतिलोचन खामीकी ओर निकल गये। महात्माजीने इन्हें पहचाना और प्रेमपूर्वक खागत किया। विश्राम कराया। इनकी विह्वलता शान्त करनेके लिये उन्होंने अनेक

भगवद्रहस्यकी बातें कहीं, पर उससे वह और भी तीव हो गयी। वियोगमें प्रियके चर्चाचारका यही परिणाम होता है।

धीरे-धीरे खामीजीने अपने अपूर्व सत्सङ्गके प्रभावसे उन्हें शान्त और सावधान किया । फिर कुछ भोजन कराया ।

दूसरे दिन प्रातःकाल प्रयागदत्त जी श्रीत्रिलोचन खामीजीके चरणोंमें लोट गये । खामीजीने उनहें वात्सल्यपूर्वक उठाकर बैठाया । महात्माजीमें उनकी श्रद्धा आकर्षित हो चुकी थी—जो प्रिय पथका सहायक होता है वह खभावतः श्रद्धेय तथा प्रेय हो जाता है । खामीजीसे उन्होंने वैराग्यदीक्षाके लिये प्रार्थना की । सद्गुरुने उमझती हुई श्रद्धाके उसी मुहूर्तको उपयुक्त समझा और दीक्षा दे दी । लँगोटी-अँचला प्रदान किया । प्रयागदत्त जी अब प्रयागदास-जी हो गये । राजकुमार राजवेषमें राजसिंहासनपर बैठ गया । हीरा खरादा जाकर खर्णाभूषणमें जिटत हो गया । सिद्ध गुरु और सिद्ध शिष्य । मन्त्रराजकी कलाओंसे हृदयकमलकी पंखड़ियाँ खेलने लगीं । रहस्य खिल गया । चक्र सञ्चालित हो गये, ज्योति जगमगा उठी—जैसे शक्तिकेन्द्र ( Power House )से यकायक बिजलीकी सब बित्तयाँ जल उठती हैं ।

कुछ रात गये प्रयागदासजीकी दशा कुछ ऐसी चढ़ी कि वे सोते ही उठ पड़े और वन-बीहड़ोंमें जहाँ-तहाँ घूमने छगे। फिर तो यही रंग-ढंग रहा। जिधर निकल गये उधर ही निकल गये। खड़े हैं तो खड़े ही हैं, चल रहे हैं तो चल ही रहे हैं—न जाने कहाँ जा रहे हैं! न जाने क्या-क्या देखते हैं! न जाने किससे क्या कहते हैं ! दिन-दिन और रात-रात इसी दशामें बीत रही हैं। न खानेकी सुध, न पीनेकी विन्ता, न सोनेकी परवा। अखण्ड योगनिदा और दिव्य खप्न । जाप्रत्की भूमिका और तुरीयके दश्य । देह अपने रास्ते और देही अपने । किसीने खिला दिया तो खा लिया और पिला दिया तो ( पानी ) पी लिया। कोई-कोई प्रेमी उन्हें अपने हाथसे भी खिला दिया करते थे और इसमें वे बड़े सुखका अनुभव करते थे । परमहंस प्रयागदासजी भी बच्चोंकी तरह चपचाप खा-पी लिया करते। लड्के उन्हें छड़ा भी करते और न जाने किसने सिखळा दिया था कि सब उन्हें 'मामा-मामा' कहने लग गये। केश बिखरे हैं, शरीरपर धूल पड़ी है और आँखें चढ़ी हुई हैं। उक्ष्मीजीके बन्धु होनेसे आकारामें चन्द्रमा ही छड़कोंके मामा थे; अब भूनन्दिनीके भ्राता होनेसे ये दूसरे मामा भूतलपर भी हो गये। उनके प्रेमोन्मादके लक्ष्यसे यदि हम उन्हें भारतीय मजनू कहें तो कोई अनौचित्य न होगा। भाई मजनू यदि लैलाके आशिक थे तो प्रयागदासजी अवध-छैलाके। दशा एक थी, दिशा भिन्न । एकके प्रेमका आलम्बन प्राकृत था. तो दूसरेका दिव्य । दोनोंकी तन्मयता और एकाम्रता इतनी बढ़-चढ़ गयी थी कि देह और बुद्धि तथा अहङ्कारको भी पार करके वृत्ति, केवल अपने ध्येय और प्रेममें ही स्थित थी। जैसे सर्वदेव-नमस्कार श्रीहरिके प्रति जाता है, वैसे ही सबका सत्य प्रेम भी परतः रूपसे भगवान्हीको पहुँचता है। हृदयदेशवासी वह परम प्रियतम ही प्रेमदेव है। किसीके प्रति भी किया हुआ सत्य एवं शुद्ध प्रेमको वही प्रहण करता है और तत्तद्भावनानुसार फछ देता है।

प्रमक्ता कुछ तत्त्व ही ऐसा दिव्य है कि वह जिस हृदयमें विकासित होगा, उसे दिव्य ही बना देगा और दिव्य नायक पुरुषोत्तमकी ओर भी कभी-न कभी खींच ही ले जायगा। इसमें कुछ भी सन्देह नहीं। प्रेमी हृदयको भगवान खयं खींच लेते हैं, चाह वह कहीं हो। वे उसके बड़े गाँहक हैं। ऐसे रक्तोंका वे बड़े चावसे संप्रह करते हैं। क्रीडाशील राजकुमार ही टहरे! अस्तु, परमहंस प्रयागदासजी-जैसे प्रेम-पागल लोकके कौत्हलके विषय बनते ही हैं और लड़के भी मनचले तथा कौतुकप्रिय होते ही हैं। अतः जब कभी वे आबादीकी ओर निकलते थे, तब बालक वृद्ध भामा-मामा। कहते पीछ पड़ जाते थे। परमहंस मामा तो पूरे परमहंस ही थे, मत्त गजेन्द्रकी तरह झूमते हुए यूमते रहते थे।

क्यों उसे कोई छेड़ता है, उसका वह दीवाना है।
हूँ दूता फिरता उसे, अन्दाजं सव रौदाना है।
है परोशाँ जाँकिशाँ आवारा-सा नाकारा-सा,
बेताव-सा वेख्वाव-सा वेआव-सा वेदाना है।
इस्क्रका मारा हुआ वह हो गया सौदाई है,
रोता कभी, गाता कभी है और कभी खन्दाना है।
है खदी अपनी मिटा दी, हस्ताँ अपनी दी है खो,
उस जमाले-बेमिसीले-शमाका परवाना है।
जाँनिसारी उसकी, उसकी दिल-फिगारी देख लो,
हो रहे हैं चरम विस्ति अरकी दिल दुर्दाना है।

१-ढंग। २-आसक्त प्रेमियोंका सा । ३-विह्नल्प्राण । ४-उन्मक्त, पागल । ५-हँसता सा । ६-अहंकार । ७-अस्तित्व । ८-अनुपमेय सौन्दर्यशील । ९-दीपक । १०-गतङ्ग । ११-प्राणोत्सर्ग । १२-हृदय-विदीर्णता । १३-नेत्र । १४-अश्रुलोत ।

हो रहा है महं कैसा वह तसक्वरे-यारमें , क्या खबर कब शाम होती, कव सहरूँ नूराना है। प्यारेका प्यारा, सितारा आँखोंका उसकी वह है। मत कोई उसको कहे कुछ, अपना वह एगाना॥ कहनकी आदत-सी है कुछ, गरचे कह आता नहीं। तर्ज़े-खयाछे 'बिन्दु' भी कुछ कुदरता शाराना है॥

उनकी नशीळी-रसीळी आँखोंमें एक विळक्षण चमन्कार था। वह असलियतका ळक्षण था। सब कुछ कोई कर छे, परन्तु वे आँखें कहाँसे ळायेगा ? किसी कविने कहा है—

> सौवर्णानि सरोजानि निर्मातुं सन्ति शिल्पिनः। तत्र सौरभनिर्माणे चतुरश्चतुराननः॥

चाहे कोई शिल्पी सोनेका कमल बना ले, परन्तु उसमें सौरभ वह कहाँसे लायेगा ? उसकी सम्पादन-क्रियामें तो विश्वाता ही कुशल है। श्रीमन्मानसकार महाराज कहते हैं—

उघरहिं विमल विलोचन ही के । मिटहिं दोप दुख भव रजनी के ॥ सुझहिं राम चरित मनि मानिक । गुपुत प्रगट जहँ जो जेहिं खानिक॥

उनकी आँखें वैसी ही थीं । विना सिद्ध-सद्गुर-कृपाके ये कहाँ प्राप्त हो सकती हैं ? इस सृष्टिके अन्तरमें, जो कोई अद्भुत रचना है, जिसमें उस क्रीडाशील नित्य नवल नायककी चित्र-विचित्र

१-तन्मयः सुध-विभोर । २-प्रिय ( सखा ) के ध्यानमें । ३-प्रभात । ४-ज्योतिर्मय । ५-आसीयः समा । ६-नैसर्गिक । ७-किन जनोचित ।

दिन्य छीछाएँ हुआ करती हैं, जिनके प्रभावसे इस जगत्में हमें रमणीयताका आभास होता है, \* प्रयागदासजीकी आँखें उन्हें देखती रहती थीं। इसिछिये कहते हैं कि उनकी आँखें अनोखी थीं, किसी अपार्थिव, रेडियमकी बनी हुई थीं। वैसी आँखें कहाँ होती हैं—

दिलवाले हैं हर चन्द्र जिगरवाले हैं। यह सच है, निगाहोंमें असरवाले हैं॥ जो देखनेकी चीज़ थी, देखी न गई। यों कहनेको हमलोग नज़रवाले हैं॥

परमहंस प्रयागदासजी सूक्ष्मरूपसे उसी निराळी दुनियाँमें विचरते रहते थे और स्थूळरूपसे स्थूळ जगत्में ।

> रमते रहते हैं सदा देखते लीला उसकी। कल कहीं, आज कहीं, प्रात कहीं, रात कहीं॥

जहाँ-तहाँ उन्हें छीछा-विहारीकी अनेक छीछाएँ दिखायी दिया करती थीं। कहीं कोई दृश्य खिचा हुआ है, कहीं कोई।

> \* रमन बसंत रमनीयता प्रिया समेत, केलि कल कलिन को कियो सुप्रसार है। चेतन आनन्द बन रस ही रसाल जहँ, भावन सुमन बिकसितहू उदार है॥ धनुधर धीर रघुबीर पींबंदु' मनसिज, सीय रित जामें नित करत बिहार है। जाकी छाया माया माहिं माँति माँति प्रतिभाति, रमित रमावितहुँ होय रागाकार है॥

कभी-कभी किसी चिरितके छक्ष्यसे वे कुछ बक भी दिया करते थे। वह वाणी उनकी छोग दुहराया करते। एक बार उन्हें कहीं वन-यात्राकी छीछा दिष्टगोचर हुई। फिर तो वे अपने बहनोई जीसे नाराज हो गये और यह बकते फिरे—'देखो, अपने आप गया और मेरी सुकुमारी बहिनको भी बन-बीहड़में छेता गया!'

अब वे पैसे बटोरने लगे। यदि कोई पैसा देता, तो अब वे ले लेते और रखते जाते। कुछ दिनोंमें जब काफी पैसे जमा हो गये, तब उन्होंने उनसे तीन जोड़े जूते बनवाये-जितने बढ़िया वे बनवा सकते थे। और तीन सुन्दर सुकोमल तोशक और इतने ही पलंग । तीनों पलंग ऐसे, एकसे छोटा एक बनवाया कि एकके पेटमें एक अँट सके। एकके ऊपर एक करके क्रमशः तीनों पलंग रख लिये। ऊपरवाले पलंगपर तीनों तोशक बिछाये और तीनों जोड़े जूते रक्खे। उन्हें सिरपर रखकर वे ले चले। मस्तोंकी तो छीछा ही निराछी होती है, क्रीडाशीछके प्रेमी ही तो टहरे ! उनसे घटकर क्यों हों ! अस्तु, मामाजी पहुँचे जाकर चित्रकृट । जहाँ-जहाँ रास्तेमें कुशा-कण्टक मिले, वहाँ-वहाँ वे बहनोईको कोसते गये। स्फटिकशिलाके परम रम्य प्रदेशमें वे जाकर ठहरे । तीनों पर्यद्व सुसज्जित कर दिये । फूल भी तोड़-तोड़कर बिछा दिये। तीनों पर्यङ्कोंके तले तीनों जोड़े जूते भी एख दिये । कुछ देर इधर-उधर देखते रहे । फिर झाड़ियोंमें घुस-घुसकर खोजने लगे। कहीं भी कुछ आहट मिलती, कुछ खड़खड़ाहट होती, तो उधर ही वे उत्सुकतासे देखने छग जाते। आँखोंमें अश्रु और उमरे हुए रोम-कूपोंमें स्वेद-विन्दु भरे हुए हैं । विश्रामकी सुध नहीं,

रानकी बाट शोध रहे हैं। जब इधर-उधर कहीं पता नहीं चळा, तब यह वकते हुए मन्दाकिनीकी ओर छैटने छगे—'देखो, छिप गया न, जान गया कि प्रयागदास आ गया। अच्छा, छिपो । यहां आकर देखा कि तीनों पर्यङ्कोपर तापस-वेषमें त्रिमूर्ति श्रीराम-उक्ष्मण और श्रीजनकनन्दिनी विराजमान हैं। फिर तो आनन्दका समुद्र ही उमइ पड़ा। विह्नछतापूर्वक बोछ उटे—तुम छोग कहाँ थे, कब आये ! मैं तो तुम्हें खोजता फिरा।' फिर दौड़कर सबके चरणोंमें जूते पहनाये। रामजीसे बोछे—'अजी, इस जंगछमें तुम क्यों चछे आये ! और मेरी सुकुमारी बहिनको भी छेते आये ! इस वन-बीहड़में तुमछोग कैसे रहते हो !'

ं माताने कहा—'भैया ! मैं खयं चली आयी हूँ, ये तो नहीं छाते थे।'

प्रयागदासर्जा बोले—'अन्छा, तो हम भी तुम्हारे साथ-साथ रहेंगे और पलंग ले चला करेंगे।'

मक्तभावन भगवान्ने कहा—'भाई ! हमारी वन-यात्राका ऐसा नियम है कि हम तीन ही साथ रहते हैं। चौथे किसीको साथ नहीं रखते। हम पर्लगपर भी नहीं बैठते। यह तो तुम्हारी रुचि रखनेके लिये अभी बैठ गये हैं। अब तुम इन्हें ले जाओ और अपनी सेवामें रक्खो। इससे हमें अपने उपभोगसे अधिक सन्तोष होगा।'

माता बोळी—'भैया ! तुम तिनक भी चिन्ता न करों। हम बड़े सुखसे बनमें रहते हैं। सब वनवासी हमारी सेवा करते रहते हैं। कोई कष्ट नहीं होने पाता ! मुझे तो बन बहुत सुहाबन लगता है। हमलोग फिर मिलेंगे।'

क्या करते ! फिर उसी तरह सिरपर वे ही खाट और उसके सब ठाट रक्खे चले। एक दिन बेचारे विश्राम भी नहीं करने पाये, उलटे पाँव लौटना पड़ा । लक्ष्मणजी ऐसा सुन्दर अवसर भला क्यों चूकने लगे। उन्होंने साले साहबसे कहा- 'प्रयागदासजी! हम भी बैठ लें ! हमें भी ले चलोगे ?' 'प्रयागदासजी बड़े प्रसन्त हुए। बोळ उठे-हाँ-हाँ, चलो सब लोग चलो।' सरकारने कहा-- 'प्रयागदासजी ! तुम जाओ । ये ऐसे ही कइते हैं।' वेचारे रह गये। बड़बड़ाते हुए चले। अपना रिश्ता उलटकर गाली देते हुए बक्तने लगे---'देखो, चलना-बलना कुछ नहीं, मुझसे उहा करता है । किसीने कुछ नहीं किया । ये सब आप ही वनमें आये हैं, सोनेका महल काटता है, वन बीहड़ अच्छा लगता है। बहिन तो मोली-माली है, साथ-साथ चली आयी। जो वह कहता है, वही करती है। जंगलमें हरे-भरे पेड़-पल्ला और पंछी-हिरन देखती है, बस जानती है, वन बड़ा सुहावन । जब देखेगी बाघ तब न जानेगी ! देखों न काँटों-कुशोंमें उसे लिये फिरता है । बड़े नेमी बने हैं, पलंगपर नहीं बैठेंगे ! मुझे भी साथ नहीं लिया । जान गया कि इसके साथ रहनेसे इसकी बहिन सचेत हो जायगी। अयोध्या छौटनेको कहेगी। है वड़ा चतुर.....वह छोटा भी वड़ा खोटा है, कहकर नहीं चला। इत्यादि बकते-झकते प्रयागदासजी जाने लगे । कौतुकप्रिय कृपाल भगवान् प्रिया-अनुज समेत मसकराते रहे !

मन्दािकनी-स्नान करके जैसे प्रयागदासजी अपना बोझ उठाकर चले, वैसे ही वे श्रीअयोध्याजी पहुँच गये। उन्हें उस समय तो यही माछम हुआ कि वे पैदल चलकर ही आये हैं, पर पीछे जब (अनुभवसे) जान गये, तब कहने लगे—'देखों, रहने भी नहीं दिया और उठाकर फेंक दिया।' कई दिनोंतक यही बकते रहे। फिर दूसरा दृश्य खींचा और उसकी भावनामें विभोर हो गये। दिन-रात उनका यही हाल था।

श्रीअयोध्याजीमें चित्रकूटजीसे आकर एक नीमके पेड़तले छन्होंने अपना आसन जमाया । जैसा भगवान्ने कहा था, उन्होंने ठीक वैसा ही किया । खाट विछायी, उसपर तोशक, उसपर आपरूप आप । अपनी एक वाणीमें उन्होंने इसका वर्णन भी किया है—

> नीमके नीचे खाट विछी हैं, खाटके नीचे करवा। प्रागदास अलमस्ता सोवे, राम-ललाको सरवा॥ वह प्रसिद्ध पद्य भी*इन्हीं*का है जिसका अन्तिम चरण यह है— प्रागदास प्रहलदवा कारन रघवा है गयो बघवा।

इसी तरहकी उनकी मस्तानी भटपटी त्राणियाँ होती थीं। प्राचीन अयोध्यात्रासी सज्जन कभी-कभी कहा करते थे और उनके त्रिचित्र चारु चिर्त्रोंकी चर्चा किया करते थे।

परमहंस मामा प्रयागदासजीको हुए चार-पाँच पीढ़ियाँ हुई हैं। कगभग डेढ़ या पौने दो सौ वर्ष हुए होंगे।

## भक्त शङ्कर पण्डित

गण्डकीके पित्रत्र तटपर एक गाँवमें भारद्वाजगोत्रीय भक्त शङ्कर पण्डितका घर था । घरमें श्रीशालग्रामजीकी पूजा थी । बढ़े तड़के उठकर भक्त शङ्करजी स्नान-सन्ध्यासे निवृत्त हो ठाकुरजीकी पूजामें बैटते । विधिवत् पूजा करके भगवान्का ध्यान करते हुए एक पहरतक एकासनसे बैटे हुए षडक्षर (ॐ रामाय नमः) मन्त्रका जाप करते । फिर तर्पण करते और बलिवैश्व करके घरसे बाहर निकलते । गाँवके बाहर एक पुराने पीपलके पेड़के नीचे शिवालय था । शङ्करजी सीघे वहाँ जाकर शिवजीका पूजन करते । शङ्करजी अनन्य रामभक्त थे परन्तु शिव और राममें वे भेद नहीं मानते थे, बल्कि शिवपूजाके बिना उनकी रामपूजा अपूर्ण ही रह जाती थी । फिर घर लैटकर मोजन करते और ठीक समयपर पाठशाला पहुँच जाते ।

गाँवमें संस्कृतकी वही एक पाठशाला थी । गाँवके ठाकुर जगपाल बड़े धार्मिक थे, उन्होंने ही इस पाठशालाकी स्थापना की थी । दस विद्यार्थियोंके भोजनका प्रवन्य था । पंद्रह दिनका सीधा क्रत्येक अमात्रस्या और पूर्णिमाको ठाकुरके घरसे आ जाता । जगपालजींके मरनेके बाद उनके लड़के कुशलपाल गाँवके ठाकुर हुए । ये स्वभावसे अश्रद्धालु थे । विलासी भी थे । परन्तु पिताकी स्थापित की हुई पाठशालाको उठानेकी इनकी हिम्मत नहीं होती थी । छोटे भाइयोंका, गाँवके लोगोंका और स्वास करके बूढ़ी माताका हर

था। जगपाल जीके जमानेमें राङ्कर रामिका जो आदर था, वह तो अव नहीं रहा, परन्तु उनके काममें कोई दखल भी नहीं देता था। सात रुपये मासिक और रोज एक सीधा उन्हें मिल जाता था। सदाके नियमानुसार शामको सन्ध्या करनेके समयसे एक घंटा पहले शङ्करजी पाटशालासे चल देते। और गाँवके वाहर तालावपर जाकर शौच-रनान-संध्या और शिवपूजन करते। रात पड़े घर लौटते। उनके सारे काम घड़ीके काँटेकी तरह नियमित होते।

भक्त शङ्करजी बड़ ही विश्वासी, सदाचारी, सार्त्विक प्रकृतिके सन्तोषी ब्राह्मण थे। वे झूठ बोळना और दम्भ करना नहीं जानते थे। खुशामद करनेकी कल्लित कळासे भी सर्वथा अनभिन्न थे। सरळ और स्पष्टभाषी थे। नियमित कार्य और भगवानका भजन यही उनका दिनभरका काम था। पन्नी रमावाई भी बड़ी सार्ध्वा थी। एक पुत्र था जो गाँवसे दूर एक शहरमें पण्डिताईका काम करना था, वह भी बड़ा साधुखभाव था।

माता जीवित रही तवनक तो कुछ सङ्कोच था । उसके मरने-पर कुशलपालने स्वतन्त्र होकर विलिसतामें अपने हिस्सेका सब धन फुँक डाला । अब उसकी गीध-दृष्टि भाइयोंके धनपर पड़ी । बह तरह-तरहके उपाय सोचने लगा । कुशलपालके तीनों होटे भाई शङ्कर पण्डितपर बड़ी श्रद्धा रखते थे । शङ्कर पण्डित बिना काम कभी किसीके घर नहीं जाते थे, परन्तु पिताके द्वारा विशेष-स्पसे आदर पाये हुए शङ्करपर उन लोगोंको बड़ा विश्वास था । इसका एक कारण यह भी था कि जगपाल मरते समय कह गये थे कि शङ्कर पण्डित-जैसे महात्मा अपने गाँवमें और कोई नहीं हैं। इनकी मिक्त करना और इन्हें मुझसे बढ़कर समझना। कुशलपाल-को छोड़कर शेष तीनों भाई पिताके इन बचनोंको भूले नहीं थे।

कुश्राळपाळने एक जाल सोचा । उसने पिताके नामसे एक झटा दस्तावेज वनाया और वड़ी ख़बीसे उसपर जगपालके हस्ताक्षर भी बना लिये। पिताके हस्ताक्षरोंकी उसने ऐसी निपुणतासे नकल की कि देखनेवालोंमें किसीको भी यह सन्देह नहीं हो सकता था कि यह हस्ताक्षर जगपालका नहीं है। उस दस्तावेजमें पंद्रह ळाखके सोनेमें तीन हिस्से कुशलपालको दिये गये थे और एक हिस्सेमें छोटे तीनों लड़कोंके लिये तीन भाग करनेकी बात थी। जगपाळको सर्धकी उपासना करनेसे एक नींवमें पंद्रह छाखका सोना मिला था । उसमेंसे दस लाख रुपयेसे सूर्यभगवानुका एक सुन्दर मन्दिर बनानेका उनका विचार था और पाँच लाख रुपरे अपने घरके काममें लेनेका । परन्तु इस मनोरथके पूरा होनेके पूर्व ही उनका देहान्त हो गया। पंद्रह लाखका सोना यों ही पड़ा रह गया । इन बातोंका शङ्कर पण्डितको पूरा पता था । चारों ळडके भी इसको जानते थे और कुशळपाळको छोड़कर जगपाळके शेष तीनों छड़के चाहते भी थे कि मन्दिर जल्दी बन जाय, परन्त कुशळपाळ टाळता जाता था । एक दिन जब भाइयोंने बहुत जोर दिया तब कुशळपाळने कहा, 'भाई! सची बात तो यह है कि पिताजीका मरते समय विचार बदल गया था। उन्होंने मन्दिर बनवानेकी इच्छा छोडकर सारा सोना मुझे देना चाहा था, परन्तु जब मैंने नहीं लिया और कहा कि या तो मन्दिर ही बने या मेरे

भाइयोंको बराबर हिस्सा मिले—तब उन्होंने एक दस्तावेज मुझको लिख दिया था, वह मेरे पास है !' बड़े भाईकी इस बातको सुनकर उन्हें वड़ा आश्चर्य हुआ । वे भाईके खभावको जानते थे, इसलिये उन्हें पूरा विश्वास नहीं हुआ । उन्होंने दस्तावेज देखना चाहा । उसने लाकर दिखला दिया । तीनों भाइयोंने आश्चर्यचिकित नेत्रोंसे उसे पढ़ा और पिताजीके हस्ताक्षर देखकर कहा कि पिताजी जे कुळ कर गये हैं उसमें हमलोगोंको कुळ भी कहना नहीं है । उनके हस्ताक्षर भी हम पहचानते हैं; परन्तु हमसे भी अधिक उनके पास रहनेवाल और उनके हस्ताक्षर पिताजीके हैं तो हम इस बातको मान लेंगे ।

भगवान्की इच्छा कुछ और ही थी। कुशलपालके मुँहसे निकल गया 'शङ्कर पण्डितके सामने ही तो दस्तावेजपर पिताजीने हस्ताक्षर किये थे, वे कहेंगे क्यों नहीं १' 'हाँ, हाँ, तब फिर बात ही क्या है, उसी समय दस्तावेजके अनुसार आप अपने हिस्सेका सोना ले लीजियेगा।'—तीनों भाइयोंने कहा।

कुशलपालके मुँह से बात निकल तो गयी, परन्तु अब उसे बड़ी चिन्ता लगी। उसने सोचा, ब्राह्मण बड़ा जिद्दी और निर्लोभी है। उसने न कहा तो मेरी बात भी जायगी और आगे बढ़नेपर सोना भी शायद मुझे न मिले। चोरके चित्तमें तो डर रहा ही करता है। कुशलपाल एक बार काँप गया। फिर विचार किया, है कौन-सी बात! सोनेकी मारसे देवताओं के दिमाग भी दुरुस्त हो जाते हैं, फिर इस मामूली ब्राह्मणकी तो बात ही क्या है। 'पूरी

जाती देखिके बुध आधी ही लेय'—जहाँ पूरी रोटी जाती हो, वहाँ बुद्धिमान् आधी ही ले लेते हैं। ब्राह्मणके सामने सोनेका ढेर लगा दूँगा फिर देखूँगा, कैसे वह 'नहीं' कहता है। इसपर भी नहीं मानेगा, ता मेरे शरीरका बल तो कहीं चला नहीं गया है। बच्चूको ऐसा मोहनभोग खिलाऊँगा कि वह तो क्या उसके पुरखे मेरे मनकी करने लगेंगे। इस कुविचारसे कुशलपालको एक बार साहस हो आया। उसने कहा, 'अच्छी बात है, कल पण्डितजीको बुलाकर पूछ लेंगे।'

कुशलपाल घर लौट आया पर उसे चैन कहाँ १ वह कुछ खा-पीकर शङ्कर पण्डितके घर गया और बड़ी नम्रतासे दण्डवत् करके उनके चरणोंमें बैठकर कहने छगा—'पण्डितजी ! आज एक कामसे आपको कष्ट देने आया हूँ । आप तो मेरे लिये पिताजीके तुल्य हैं । आपको कष्ट न देता, परन्तु काम ऐसा ही था, इसीलिये निवेदन करनेको आना पड़ा । आपको माल्म होगा, पिताजीको पंद्रह लाखका सोना मिला था'—

'हों, हाँ, माद्रम क्यों नहीं है, उसमेंसे दस ठाखसे तो वे मन्दिर बनानेत्राले थे। उनका स्वर्गत्रास हो गया तो क्या है, आप-लोग हैं ही, मन्दिर बनवा दीजिये! मैं अच्छी साइत देख दूँगा।'— राङ्कर पण्डितने बीचमें ही बात काटकर कहा।

कुरालपाल बोला—'मन्दिरकी बात तो सही है, पहले ऐसी ही बात थी; परन्तु पीछे पिताजीका विचार पलट गया था। मेरे मने करते-करते उन्होंने यह दस्तावेज लिख दिया था, इसे आप पढ़िये।' यों कहकर कुशलपालने दस्तावेज पण्डितजीके सामने डाल दिया। पण्डितजीने तिरछी नजरसे कुशलपालके चेहरेकी ओर देखकर दस्तावेज उठा लिया और बड़े गौरसे पढ़कर बोले—-'कुशलपालर्जा! इस्ताक्षर तो उनके-से ही हैं; परन्तु निश्चय ही यह दस्तावेज जाली है। किसी धृर्तने उनके हस्ताक्षर बना लिये हैं।

'शिव ! शिव ! पण्डितजी ! आप यह क्या कह गये ! वह धूर्त तो फिर मैं ही हुआ । क्योंकि दस्तावेज लिखा हुआ है मेरे हाथका और है भी मेरे ही पास तथा सौभाग्य या दुर्भाग्यवश इसमें धनका अधिक हिस्सा भी मुझको ही दिया गया है ।'

'आप ही होंगे! मुझे तो कुछ पता नहीं। अन्तर्यामी सब जानते हैं।

'तब तो वह आप ही अन्तर्यामी हो गये। मैंने समझा या पण्डितजी ठीकसे बातें करेंगे, सचाईका आदर करेंगे, पर आप तो मुझको ही जालसाज बताने लगे।'

भीने तो आपको जालसाज नहीं कहा, परन्तु आपका पाइ अपने-आप ही आपके मुँहसे बोल रहा है। ठाकुर साहेब ! परमाःमा-का डर रिलये । धन साथ नहीं जायगा । मनुष्य मोहवश धनमें सुखकी कल्पना कर उसके लिये अन्याय और असत्यका आश्रय लेता है, अन्तमें धन यहीं-का-यहीं रह जाता है । जैसे आपके पिता सब यहीं लोड़ गये, वैसे ही आप भी सब लोड़कर मर जायँगे । एक कौड़ी भी आपके साथ नहीं जायगी । जीवनभर जलेंगे और मरनेपर अनन्त नरकोंकी आगमें जलना पड़ेगा । फिर क्यों थोड़े जीनेके लिये इतना बड़ा पाप पल्ले बाँचते हैं ११ पण्डित जी ! यह तो आप ठीक ही कहते हैं, पिताजी मर गये, मुझको भी मरना है । इस वातको मैं भी समझता हूँ । पर आप मुझको झूटा समझते हैं, यह आपकी भूल है । सचमुच ही पिताजी दस्तावेज करके मुझको तीन हिस्सेका सोना दे गये हैं । आप नाराज न हों तो मेरी एक सुनिये। आप यदि एक वातमें मेरी सहायता करें तो मैं भी आपकी सेवासे नहीं चूकूँगा। में ऐसा कृतन्न नहीं हूँ जो आपके गुणोंको भूल जाऊँ। सोनेका आधा हिस्सा आपका होगा। किर आप उससे भगवान्की यथेट सेवा कीजिये और अपने बाल-वन्चोंको सदाके लिये सुखी बना दीजिये।

'टाकुर साहेव ! अव आप सीमासे बाहर जा रहे हैं । मुझे सोनेका छोम दिखाकर अपने पापमें शामिल करना चाहते हैं । ( कुळ उत्तेजित होकर ) क्या तुम मुझसे यह कहलाना चाहते हो कि तुम्हारा उस्तावेज सच्चा है ! यह हिंगिज नहीं होगा । मुझे धन प्यारा नहीं है, धर्म प्यारा है । मेरे टाकुरजी चोरीके धनकी सेवा स्वीकार नहीं करते । बाल-बचोंको सुख उनकी गाड़ी कमाईके पैसेसे होगा, पापके सोनेसे नहीं । इससे तो बुद्धि विगड़ेगी जो न माछ्म कितने भयानक दु:खोंका कारण बनेगी ! मुझे यह सोना नहीं चाहिये । अब फिर ऐसी बात मुँहसे मत निकालना, नहीं तो गरिणाम बहुत बुरा होगा ।

'जमाना ही बुरा है, होम करते हाथ जलता है। मिखारी श्राह्मणका अभिमान तो देखो, सोनेसे मानो इनको बड़ी घृणा है! मुझे परिणामका डर दिखाते हैं!'—कुशलपालने झल्लाकर कहा।

'कुरालपाल ! मैं भिखारी हूँ, पर तुम्हारी तरह बेईमान नहीं हूँ । मेरे घरमें सोना नहीं है, पर मैंने सोनेके लिये ईमान कभी नहीं खोया । मैं फिर भी कहता हूँ तुम कुछ तो भगवान्से डरो । भैया ! बहुत हो गया। अब अपने घर जाओ ओर इस पापमय विचारको छोड़ दो !

'शङ्कर पण्डित ! अब मैं समझ गया, सीधी अँगुलीसे घी नहीं निकलेगा । पिताजीने तुम्हें बहुत सिर चढ़ा दिया था, उसीका यह नतीजा है । खैर, मैं तो जाता हूँ; परन्तु याद रखना, मेरा नाम कुशलपाल है ।

'भाई! इतना गर्व क्यों करते हो ? मेरा तुम क्या विगाड़ोंगे ? तुम्हारा क्रोध तुम्हारे ही लिये घातक होगा। भगवानके राज्यमें अन्याय नहीं हो सकता, सब अपना-अपना कर्मफल भोगते हैं। मैं यदि निरपराध हूँ तो तुम मेरा बाल भी बाँका नहीं कर सकते। मेरे 'कोसलपाल' भगवान् श्रीरघुनाथजीके सामने तुम-जैसे श्लुद्र कुशलपाल किस गिनतीमें हैं! मेरा विश्वास है वे नित्य मेरी सहायता करते हैं, सदा मेरे साथ रहते हैं। वे मुझे अवस्य बचायेंगे। यदि मेरे किसी पूर्वकर्म-का भोग तुम्हारे हाथ भोगा जायगा तो उसमें भी मेरा मङ्गल ही होगा!

'अच्छा देखा जायगा ! मैं जाता हूँ ।'

'जाओ, भाई ! ईश्वर तुम्हारा भला करे, तुम्हें सुबुद्धि दे ।'

भी तुम्हारे ईश्वरसे मर्लाई और सुबुद्धिकी आशा नहीं रखता अपनी मर्लाई में आप ही अपनी बुद्धिसे कर सकता हूँ । तुम्हारे-जैसों के आशीर्वादकी मुझे आवश्यकता नहीं है । तुम अपने ही लिये अपने भगवान्से प्रार्थना करों ।' इतना कहकर निराश होकर कुशलपाल वहाँसे चला गया । उसके मनमें शङ्कर पण्डितसे बदला लेनेकी आग जल उटी । पापसे पाप पैदा होता है । उसने वर जाते

ही एक तेज छूरा जेबमें डाल लिया और शङ्करको मारनेकी घातमें फिरने लगा। प्रतिहिंसाके पापने उसकी बुद्धिका नाश करके उसको पागल-सा बना दिया।

सन्याका समय है। चारों ओर अँघेरा छाया है। कृष्णपक्षकी चतुर्थीका दिन है। सुनसान जंगळका रास्ता है। इधर-उधर सियार हुँआँ-हुँआँ कर रहे हैं। दूरसे कुत्तोंका भोंकना सुनायी देता है। शक्कर पण्डित सदाकी तरह भगवान्के पिवत्र नामोंका गान करते हुए निश्चिन्त मनसे शिवजीके मन्दिरसे घरको छौट रहे हैं। अचानक कुराळपाळने उनका हाथ पकड़ ळिया और छूरा छातीमें भोंककर वह भाग चळा। शंक्कर पण्डितके हृदयसे खुन वहने छगा और वे 'हा राम! हा राष्ट्रवर!' कहते हुए बेहोश होकर गिर पड़े!

दूसरे ही क्षण उन्होंने देखा, वे किसी बड़े ही सुरम्य दिव्य वगीचेमें हैं, पास ही सुन्दर जलका विशाल सरंग्वर है, जिसके चारों ओर नाना प्रकारके तिचित्र और सुगन्यित पुष्प खिल रहे हैं। अनेकों दिव्य पक्षी अपनी सुन्दर खर्गीय भाषामें गा रहे हैं। चारों ओर अनोखा प्रकाश लाया है। विशाल पीपलका एक सुझावना बुक्ष है। उसीके पास एक मनोहर सिंहासनपर भगतान् श्रीराम जनकनन्दिनी श्रीसीताजीसहित अपने दिव्य वस्तालङ्कारोंसे विभूषित विराजमान हैं। श्रीभगवान्की मनोहर छिव देखते ही बनती है। श्रीलक्ष्मण और भरत चँवर डुला रहे हैं। शक्तुन हाथमें जलकी झारी लिये खड़े हैं। हनुमान्जी भगतान्के चरण दवा रहे हैं। सामने दोनों ओर भर्कोंकी और संतोंकी सुन्दर पंक्तियाँ हैं, सभी बड़े सुन्दर खरोंमें भगवान् श्रीरघुनायजीका स्तवन कर रहे हैं। शङ्कर पण्डित इस मनोहर और

दुर्लभ दश्यको देखकर कृतकृत्य हो गये। उनके हृदयका बाव तो कभी छूमन्तर हो गया था। वे कभी भगवान्के चरणोंकी ओर निहारते और कभी मनोहर मुखचन्द्रकी झाँकी करते। स्तवन समाप्त होनेपर शङ्कर पण्डित प्रमिवहल और आनन्दमन होकर भगवान्के चरणोंमें लोट गये। वे उस समय जिस परमानन्दके समुद्रमें निमान हो रहे थे, उसका वर्णन वाणीसे नहीं हो सकता। भगवान्का इशारा पाकर हन्मान्जीने उन्हें उठाया, वे उठते ही मारुतिकी छातीसे चिपट गये। उनकी आँखोंसे आनन्दके आँखुओंकी धारा वह रही थी, शरीर पुलकित था। आनन्द हृद्यमें समा नहीं रहा था। भगवान्ने कहा, भक्त शङ्कर! मैं तुम्हारी सेवासे बहुत प्रसन्न हूँ। तुम्हारे-जैसे दम्म-हीन, सरलहृदय, निर्लोभी और विना किसी दिखावके चुपचाप मेरी निष्काम सेवा करनेवाले सच्चे विरक्त भक्त मुखीपर रहकर जगत्का करते रहो। शीव ही तुम मेरे धाममें आकर धन्य होओंगे।'

शङ्कर पण्डित भगवान्की मधुर वाणी सुनकर निहाल हो गये, परन्तु भगवान्को छोड़नेकी वात उनके मन नहीं रुची । पर प्रेम-मुग्धताके कारण वाणी बंद थी, वे कुछ भी बोल नहीं सके । हाँ, आँखोंके गरम-गरम आँसू अवश्य ही यह वतला रहे थे कि वे भगवान्-के चरणोंको छोड़ना नहीं चाहते !

भगतान्ने फिर कहा, जुम चिन्ता न करो, मेरा आदेश मानकर जगत्का कल्याण करो। भगतान्के इतना कहते ही वह सारा दश्य आँखोंके सामनेसे हट गया। शङ्कर पण्डितने अपनेको उसी सुनसान जंगळमें पड़े पाया, परंतु वे अब होशमें थे और उनका घाव बिन्कुल अच्छा हो चुका था । भगवान्की दयापर मुग्ध हुए शङ्कर पण्डित उठे और उस महान् दूर्लम दश्यका मधुर स्मरण करते हुए वरकी ओर चले। थोड़ी ही दूर चले थे कि उन्होंने कुशळपाळको जमीनपर पड़े देखा, उसके मुँहसे खून बह रहा था । चाँदके उजियालेमें उसकी यह दुर्दशा देखकर शङ्कर पण्डितके मनमें बहुत दुःख हुआ । शङ्करने उसको उठाया और पासके कुएँसे जल क्रकर उसका खुन धोया और धीरे-धीरे उसे होश कराया : बुशलपाल शङ्कर पण्डितको देखकर एक बार तो डरा, परन्तु पीछे वह आनन्दमें भर गया । वह चरणोंमें गिर पड़ा और बोला 'पण्डित-जी ! मैं बड़ा ही नीच अभागा हूँ, जीवनभर मैंने पाप किये, सब उन फ़ूँक दिया; अन्तमें धनके अभावमें मेरी नीच मित हो गयी, मैंने बुठ दन्ताबेज बनाया, लोभवश उसपर पिताजीके जाली हस्ताक्षर वनाये और फिर भाइयोंसे कहा कि पण्डित जीके सामने ही पिताजी-ने हस्ताक्षर किये थे । मेरे साधुखभावके तीनों भाइयोंने इसपर विश्वास करके कहा कि पण्डितजी कह देंगे तो हम आपको तीन हिस्सेका सोना दे देंगे । मैं इसी उद्देश्यसे आपके पास गया था और लोभ दिखाकर डरा-धमकाकर आपसे झूटी गत्राही दिलत्राना चाहता या । परन्तु आप शुद्धान्त:करण होनेसे मेरी जालसाजी पहलेसे ही जान गये । आपने दया करके मुझको समझाया, परन्तु मैं पापबुद्धि उल्टा आपपर कोधित होकर चला गया । फिर तो मैंने जो नीच कर्म किया, वह आप जानते ही हैं। मैं आपको छुरा मारकर भागा। तुरंत ही मुझे ऐसा दिखायी दिया, मेरे पीछे दो बड़े भयद्वर पुरुष आ रहे हैं; मैं डर गया। उन्होंने मुझे पकड़ लिया और कहा 'नराधम! तुझको हम अभी मार डालते और सीधे नरकोंमें पहुँचाते, परन्तु क्षमाशील राङ्कर पण्डित बड़े ही भक्त हैं, वे हृद्यसे तेरा कल्याण चाहते हैं, त् उनके आशीर्यादसे सुरक्षित है । हमलीग उनके िष्परीत कुछ कर नहीं सकते, इसीलिये तुझे थोड़ा-सा ही दण्ड देकर छोड़ देते हैं । खबरदार ! अब त् द्वेष और लोभको छोड़कर पित्रत्र हो जा ! नहीं तो आगे बड़ी दुर्दशा होगी ।' इतना कहकर उनमेंसे एकने बड़ जोरसे मेरे िसरमें एक बूँसा जमा दिया ! उस समय मुझे जो भयानक पीड़ा हुई उसे मैं ही जानता हूँ ! परन्तु उन्होंने ऐसा करके मुझपर बड़ी ही कृपा की । उस मारसे मेरा मन शुद्ध हो गया ! मैं अपने कियेपर पश्चात्ताप करने छगा । मुझे अपने भाइयोंसे वेईमानी करनेका स्प्रमिन्दरका धन हड़पनेकी इच्छा करनेका तो दुःख था ही; सबसे बड़ा दुःख मुझे आपको मारनेका था । मैंने समझा था कि आपके प्राण वचे नहीं हैं ! मैं इसी अनुतापकी आगसे जलता-जलता उस घोर पीड़ाको सहता रहा । पिताजीके समय लड़कपनमें सुनी हुई एक कथा मुझे याद आ गयी ! एक बार भगशान्ने अपने पार्यदोंसे कहा कि—

'जो मेरो प्जा करता है परन्तु मेरे भक्तका अपराध करता है वह मानो मेरे पेरोंको पूजता हुआ मेरे गळेपर छुरी चळाता है। ऐसे पुजारीको घोर नरक-यन्त्रणा भोगनी पड़ती है। \* इसके बाद ही

इसी आशयका स्रदासजीका एक पद है—— श्रीपति दुखित भगत अपराघं। गंतन द्वेप द्रोहिता करके आरति सहित जो मोहि अराघं॥ सुनो सकल बैकुंठ निवासी, साँची कहीं जिन मानो खेदें। तिनपर कृपा करूँ में केहि विधि, पूजतपाँव, कंठको छेदें॥ जन सो बैर प्रीति मोसो किर मेरो नाम निरंतर लैहें। स्रदास भगवंत बदत यां, मोहि भज्ञं पर जमपुर जैहें॥

मेरे मुँहसे खून बहने लगा और में बेहोश हो गया। बेहोशीमें मैंने जो-जो भयानक दृश्य देखे, लोभी, दृश्मी, दुराचारी, हिंसक और भक्तद्वेषियोंकी जैसी-जेसी भयानक दुर्दशाएँ देखीं तथा खयं भी जो बोर यन्त्रणाएँ सहीं, उनको याद करके अब भी मेरा कलेजा काँप रहा है। परन्तु यह सब देखकर और सहकर मैं पिवत्र हो गया। मैं अब आपकी कृपासे होशमें हूँ और मेरी सारी पीड़ा मिट गयी है। आपकी कृपासे भगतान्का यह परम अनुग्रह मुझे प्राप्त हुआ। अभी आपको खस्थ देखकर तो मेरे हृदयमें आनन्द समा नहीं रहा है; बतलाइये, आपके प्राण कैसे बचे ?'

कुरालपालकी करुण कहानी सुनकर राङ्कर पण्डित आनन्दमम्न हो गये । भगवान्की दया देखकर उनका हृदय कृतज्ञतासे भर गया । उन्होंने सोचा, भगवान् कव किसपर किस तरह दया करते हैं, यह कोई नहीं जान सकता । इस वेचारे कुरालपालकी दुर्बुद्धिको दयामय भगवान्ने क्षणोंमें ही कैसे हर लिया । दुःखकी वात तो इतनी ही है कि मेरे कारण इसको इतनी पीड़ा सहनी पड़ी । यों सोचते हुए राङ्कर पण्डितने कहा—'भाई कुरालपाल ! मेरे अपराधको क्षमा करना, मेरे कारण तुम्हें बड़ी साँसत सहनी पड़ी । अब तुम्हारा हृदय पित्रत्र हो गया, यह भगवान्ने तुमपर बड़ी कृपा की । में तो तुम्हारा बड़ा ही उपकार मानता हूँ । तुम मुझे छूरेसे नहीं मारते तो मैंने जो भगवान्की झाँकीका अपार आनन्द प्राप्त किया है, वह नहीं प्राप्त कर सकता । तुम ही मुझे भगवान्के धामका दर्शन करानेमें प्रधान कारण हो । मैं तुम्हारे इस उपकारका बदला केसे चुकाऊँ ११ इतना कहकर राङ्कर पण्डित गद्गद होकर रोने छमे !

कुद्राखपाल पुनः चरणोंमें गिर पड़ा और उनकी चरण-धूलिको मस्तक-पर चढ़ाकर बोळा—'भगवन् ! आप धन्य हैं, मैं ऐसे हृद्रयवान् पुरुषके चरणोंमें पड़ा हूँ, इसिलये मैं भी आज धन्य हो गया । पर आप मुझ पामरसे क्षमा चाहते हैं और मेरा उपकार मानते हैं, यह आपकी तो परम साधता है, परन्तु मैं नीच इन शब्दोंको सुन रहा हूँ । यह मेरी कितनी अधमता है । पृथ्वी भी नहीं फट जाती कि मैं उसमें समा जाता । मुझपर बज़पात क्यों नहीं हो जाता । भगवन् ! मैं महापापी नीच नारकी जीव हूँ । आप कृपाकर मुझे अपनाइये, अपना सचा शिष्य बनाइये ।' यों कहकर कुशलपाल बड़े जोर-जोर-से पुकार-पुकारकर रोने लगा । सच्चे पश्चात्ताप, भगवकुपा और संतकी शुभ भावनासे उसका अन्तःकरण परम शुद्ध हो गया !

शङ्कर पण्डितनं उसे उठाकर हृदयसे लगा लिया और सचा अधिकारी जानकर उसे भगवान् रामका पडक्षर ( ॐ रामाय नम: ) मन्त्र देकर इतार्थ किया । कहना नहीं होगा कि उसी क्षणसे कुशलपालका जीवन ही पलट गया ! उसने सारा धन भाइयोंको दे दिया । अपने उससे कुल भी सम्पर्क नहीं रक्ष्या । भाइयोंने पिता-जीके इच्छानुसार दस लाखके सोनेसे मन्दिर बनवा दिया और शेष पाँच लाख भी धर्मकार्यमें लगा दिये । कुशलपालका जीवन भजनमय हो गया और अन्तमें शङ्कर पण्डितसहित वह भगवान्के परमधान साकेत लोकमें पहुँचकर इतार्थ हो गया ।

बोलो मक्त और उनके भगवानुकी जय!

## भक्त प्रतापराय

भगत्रान्के सच्चे विश्वासी भक्त प्रमपूर्वक निरन्तर भजन करते हैं; परन्तु भजनके बद्छेमें कुछ भी चाहते नहीं। संसारके सुख-दु:खोंकी तो उन्हें परवा ही नहीं होती, खर्मसुखको भी वे तुच्छ समझते हैं। यहाँतक कि मोक्ष और साक्षात भगवव्याप्तिका छोम भी उन्हें भजनसे नहीं डिगा सकता। वे भजन करते हैं: क्यों करते हैं ? इसका उनके पास जवाब नहीं होता; परन्तु यह निश्चित है कि नजन किये बिना उनसे क्षणभर भी रहा नहीं जाता। उनके छिये भजनका त्याग उतना ही असाध्य है, जितना जीवनके छिय प्राणीं-का । वस्तुतः यह उदाहरण भी भक्तके द्वारा होनेवाले भजनकी तुळना नहीं कर सकता । यह तो समझनेके छिये एक संकेतमात्र हैं। जो छोग सांसारिक भोग-सुखोंकी प्राप्तिमें भजनका सुफल होना समझते हैं और इसीमें भगवत्क्या मानते हैं, और सांसर्शिक विपत्तियों तथा कष्टोंमें भगवानुको भूछ जाते हैं, कोसते हैं, उनकी अकृषा मानते हैं और कहीं-कहीं तो भगवान्की द्या और उनके अस्तिव्यतकपर सन्देह करने छगते हैं, वे वस्तुत: वंड ही दयनीय हैं। ऐसे छोग भजनके प्रमी भक्त नहीं हैं, ये तो छेन-देन करनेबाछ व्यापारी—उनमें भी अविश्वासीमात्र हैं। हमारे भक्तराज श्रीप्रतापराय-जी उपर्युक्त प्रकारके एक महान् विश्वासी भक्त थे। युवावस्थाके कुछ कालको छोड्कर इनके जीवनका मध्यकाल सांसारिक दृष्टिसे दु:ग्य-सागरमें ही इबते-उतराते बीता, परन्तु ये सदा ही अपने आनन्दमें मग्न रहे । किसी भी द:खकी ताकत नहीं हुई कि वह इनके दिखपर कुछ भी असर डाट सके।

भक्त प्रतापरायजी क्षत्रिय थे । इनके पूर्वज बहुत समयसे बंगाळमें जा बसे थे। इनकी भाषा, वेश तथा चाल-चलनमें काफी बंगाळीपन आ गया था; परन्तु खान-पान राद्ध था। श्रीगोपाळजीकी भक्ति तो इनकी मानो वयौती थी। चारों ओर आमिषभोजी शक्ति-उपासकोंसे विरे रहनेपर भी इनके परिवारमें वैष्णवताका मानी अखण्ड एकछत्र साम्राज्य था। पश्चिम बंगालके हरसोला नामक गाँवमें ये रहते थे। इनके पिताका नाम भातुराय और माताका नाम कुसुमी था । दोनों बड़े ही धार्मिक और भक्त थे। इनके पास जमीन थी और उसमें काफी अनाज होता था । पशुधन भी पर्याप्त था । कुछ महाजनीका काम करते थे । उचित ब्याजपर आस-पासके गाँववाछोंको रूपये दिया करते थे । अपनी स्थितिमें ये मस्त थे । घरकी आवस्यकताके अनुसार इनको किसी वातकी कमी नहीं थी । प्रतापराय इस भाग्यवान् दम्पतिके एकमात्र लाङ्लि पुत्र थे । माता-पिता ही सन्तानके सबसे पहले गुरु होते हैं। बच्चोंका दुलार तो अवस्य ही करना चाहिये, परन्तु ऐसा नहीं करना चाहिये, जिससे उनमें बुरी आदत पड़े और आगे चलकर उसका बुरा फल उन्हें भोगना पड़े । प्रतापरायके माता-पिता इस विषयमें बड़े साबधान थे। दो बहिनोंके बीचमें प्रताप एक ही छड़के थे। माता-पिताके हृदयके परम धन थे, परन्तु उन्होंने उनमें एक भी बुरी आदत न पड़ने दी । माता-पिताकी शिक्षाके प्रभावसे वे संबेरे उठते. भगवान्का स्मरण करते, माता-पिताके चरणोंमें प्रणाम करते, नहा-बोकर तुलसीका पौचा सींचते, घरमें ठाकुरजीके दर्शन करते, कुछ जाप करते, तब सबेरेका ब्याछ करते। सबसेमीठा और त्रिनयके साथ बोळते, हठ नहीं करते, माता-पिताके मामने कभी नहीं बोळते। प्रताप जैसे देखनेमें सुन्दर थे वैसे ही बिक्त उससे कहीं अधिक हृदयसे और बर्तावमें सुन्दर थे। उनसे जो एक बार बात कर लेता, वहीं मुग्ध हो जाता। माता-पिताने प्रतापमें कष्ट सहनेकी भी आदत डाळी थी। धूप-वर्षा सहना, जाड़ेमें बिना कपड़के रह जाना, हाथसे सब काम कर लेना, बहिनोंसे ईर्ष्या न करना, कपड़े-गहनेके िळये कभी न लळचाना, बहुत सादे और मोटे कपड़े पहननेमें आनन्द मानना, जीभके खाद और शरीरकी सजावटसे घृणा करना, शौकीनी बिल्कुळ न जानना और किसी भी कामके करनेमें लजाना उनके खास गुण थे। वे कोई भी चीज अकेले न खाते, पहले अपनी बहिनोंको देते, तब खाते। बहिनें भी उनसे बहुत प्यार करतीं। इस प्रकार प्रतापरायका लड़कपन माता-पिताकी देख-रेखमें बहुत ही आनन्दसे बीता।

प्रतापरायकी बड़ी बिह्नका नाम लक्ष्मी था और छोटीका माधनी । लक्ष्मीका विवाह तो पहले ही कर दिया गया था । प्रतापरायका विवाह तेरह सालकी उम्रमें और माधनीका ग्यारह सालकी उम्रमें कर दिया गया । दोनोंके विवाह पाँच-सात दिनोंके अन्तरसे एक ही साथ हुए । प्रतापरायके विवाहके बाद दस सालतक भानुराय जीवित रहे । इस बीचमें घरका सब काम प्रतापराय करने लगे । प्रतापरायके एक पुत्र भी हो गया । प्रतापराय जब तेईस वर्षके हुए तब पिता भानुरायका देहान्त हो गया । पिताकी मृत्युसे यद्यपि प्रतापरायके सिरका छत्र ही टूट गया, प्रन्तु उनकी विलक्षण विषयविरक्ति तथा भक्तिनिष्टाने उनकी दुखी नहीं होने दिया ! उन्होंने सोचा—

संसारमें स्थिर क्या है, जो जन्मा उसकी मृत्यु अवस्यम्भावी है । संसारके मभी संयोग-वियोगको साथ लिये आते हैं । आग्मा अमर है, कभी मरता नहीं और अनित्य तथा क्षणभङ्गुर शरीर स्थायी रहता नहीं । फिर चिन्ता किस बातकी ? पिताजी भगवान्के भक्त थे । भगवान्का नाम-जप करते-करते पिताजीने इतनी आसानीसे शरीर छोड़ दिया मानो अङ्गसे सुखे फूलोंकी माला उतार दी हो । उन्हें कोई कष्ट हुआ ही नहीं । मरभेमें कप्य तो उनको होता है । जिनका मन भोगोंमें फँसा होता है, जो भगवान्के दयापूर्ण विधानमें विधास नहीं करते तथा जो देहको ही आत्मा मानते हैं । पिताजी तो भगवान्के अत्यन्त विधासी भक्त थे तथा आत्मिनष्ट थे, उन्हें मरणक्लेश क्यों होने लगा ? वे भगवान्के धाममें पधारे हैं, इससे उन्हें बड़ा आनन्द प्राप्त हुआ होगा । उनके इस आनन्दसे खार्थवश हैप करके मैं क्यों अपनी नीचता प्रकट कर्हें ?'

इस प्रकारके विचारोंसे प्रतापरायने पितृवियोगके महान् दृःखको सहज ही सह छिया । अब घर-परिवारका सारा भार प्रतापरायपर आ पड़ा । वे घरका सब काम करते थे, परन्तु जैसे भोगासक्त विषयी मनुष्यका चित्त निरन्तर निष्कपट भावसे विषयों में छमा रहता है, वैसे ही उनका चित्त सदा-सर्वदा श्रीभगवान्के स्वरूपचिन्तनमें छमा रहता था । ये चम्पाके बगीचेमें चन्नरिककी तरह निर्छित भावसे सब काम करते थे । कुछ समय बाद माता बुखुमीका दंहान्त हो गया। दिन-रात माताकी सेवामें छगे रहने-वाले प्रतापरायने मङ्गळमय भगवान्का विधान मानकर मात्वियांगके कष्टको भी सहर्ष सहन कर लिया। अब उनके जीवनमें निस्य नये-नये सङ्गर आने छगे। मानो भगवान् उनकी विशुद्ध भक्तिकी बड़ी कड़ी परीक्षा ले रहे हों। परन्तु जैसे सोना तपाये जानेपर और भी म्यरा हो जाता है, वैसे ही कष्टोंसे तप-तपकर उनका भक्तिरूपी खर्ण अधिकाधिक निर्मल, उज्ज्वल और महान् उच्च श्रेणीका होने लगा।

कुछ वर्षो बाद प्रतापरायके एकमात्र पुत्र दीनबन्धुरायका भी बारह वर्षकी उन्नमें देहान्त हो गया । पुत्रकी मृत्युके समय प्रताप-राय और उनकी पतित्रता पत्नी माळतीने जिस धेर्य, भगवित्रछा तथा कर्तव्यपरायणताका परिचय दिया, वह सर्वथा स्तृत्य हैं । दीनबन्धुको सान्निपातिक ज्वर हो गया । माता-पिताने यथामत्य उसकी चिकित्सा करायी और मळीमाँति सेवा की ।

दोनों जन पुत्रकी चारपाईके पास बेठे उसे दिन-रात भगवलाम और भगवान्की छीछा-कथा सुनाते तथा उसके मनमें संसारकी असारता एवं भगवान्की ही एकमात्र नित्य-सत्ताका अनुभव करानेकी चेछा करते । दिन-रातकी हरिचर्चासे मरणासन्न वाछक दीनवत्युका चित्त जगत्से हट गया और वह एकमात्र श्रीभगवान्में छग गया । इसी अवस्थामें उसकी मृत्यु हो गयी । यही तो वास्तविक आत्मीयता और सबी सेवा है । इकछोता छड़का था, परन्तु भगविद्ध्यासी प्रतापराय तथा माछतीने परन्तर विचार करके यही निश्चित किया कि 'यह सब श्रीभगवान्की छीछा है । भगवान्ने इसे दिया था, इसके द्वारा अपनी

सेवा करानेके लिये, जवतक उनकी इच्छा रही इसके द्वारा सेवा करनेका सौभाग्य उन्होंने हमलोगोंको दिया । अब वे हमें दूसरी सेवामें नियुक्त करना चाहते हैं । इसमें चिन्ताकी कौन-सी बात है ? मंसार तो उनकी लीलास्थली है । फिर मृत्यु है भी क्या वस्तु ! यह तो जीवन-नाटकका एक नैसर्गिक पर्दा है जिसके हुए विना नाटककी शोभा ही नहीं होती । आत्मा मरता नहीं, शरीर रहता नहीं—मिलना-विखुड़ना, सम्बन्ध होना और टूटना यह सब इस खेलके अङ्ग हैं फिर रोना किस बातका ।' इस प्रकार निश्चय करके वे दोनों प्रसन्नताके साथ भगवान्के भजनमें लग गये । लोग उनकी इस स्थितिको देखकर चिकत रह जाते ।

कुछ समय बाद उनकी छोटी बहिन माधवीके पति बल्लभराय रोगराय्यापर पड़ गये । बड़ी बहिन लक्ष्मीको यह विश्वास था कि मेरे माई प्रतापराय बड़े ही मक्त हैं, वे यदि मगत्रान्से प्रार्थना कर देंगे तो बल्लभकी मृत्यु नहीं होगी । लक्ष्मीने भाईको इसके लिये अनुरोध किया । प्रतापराय निष्काम भक्त थे । वे जानते थे कि भगत्रान्की भक्ति करके बदलेमें कुछ चाहना भक्तिको बेचना है । जो लोग भक्तिके बदलेमें धन, पुत्र, मान, यरा, जीवन आदि चाहते हैं, वे बस्तुत: भगत्रान्की तथा उनकी भक्तिकी महत्ता ही नहीं जानते । वे साध्य तो असत्यमें मानते हैं उन पुत्र-धनादि नश्चर वस्तुओंको और भगत्रान्को बनाते हैं उनकी प्राप्तिका साधन । ऐसी भक्ति बास्तवमें भगत्रान्को भक्ति नहीं हैं । यह तो उन विषयोंकी भक्ति हैं क्योंकि उनका दर्जा भगत्रान्से भी ऊँचा मान रक्खा है । वे यह भी जानते थे कि शरीर नश्चर है और यहाँके सभी सम्बन्ध आरोपित हैं ।

इन आरोपित सम्बन्धवाले अपने तथा अपने आत्मीयोंके शरीरोंके लिये भगवान्से प्रार्थना करना मूर्खतामात्र हैं; परंतु वे बहिनके अनुरोधको टाल न सके। उन्होंने कहा—'अच्छा बात हैं, मैं कल भगवान्से प्रार्थना करूँगा।' प्रतापरायकी इस बातसे लक्ष्मीको बहुत आश्वासन मिला।

रातका लगभग तीसरा पहर था, बहनोईके बिस्तरके पास ही प्रतापराय बैठे थे । उन्हें तन्द्रा-सी आ गयी । उन्होंने देखा---कमरा अपूर्व ज्योतिसे जगमगा उठा । भगवान्के दिव्य शरीरधारी चार पार्षेद अत्यन्त सुन्दर विमान लेकर खड़े हैं और मुसकराते हुए कह रहे हैं-वल्लभ ! तुम बड़े पुण्यशील और भगबद्धक्त हो । पूर्वजन्ममें ही तुम भगत्रान्के दिव्यधाममें पहुँच गये होते, परन्तु माधवीके साथ तुम वचनबद्ध थे, इसीसे तुम्हें एक जन्म और छेना पड़ा । माधवी भी परम साध्वी है। तुम्हारे देहत्यागके बाद यह भी सती होकर तुम्हारे ही साथ भगत्रान् के परमधाममें पहुँच जायगी । परन्तु माद्धम होता है प्रतापराय इस विधानको पळटना चाहते हैं। वे तुम्हारे जीवनके लिये भगवान्से प्रार्थना करनेवाले हैं। यदि उन्होंने भगवान्से तुम्हारा जीवन माँगा तो भगवान् उनकी प्रार्थना सन छेंगे और तुम्हारा दिव्यधाम-गमन रुक जायगा । हमलोग तुम्हें लेने आये हैं, परन्तु प्रतापरायकी चित्तवृत्ति देखकर रुके खड़े हैं। 'वोलो, बोलो. तुम क्या कहते हो ?' बल्लमकी आत्माने कहा, भगवन् ! मुझे अभी ले चलिये। अनन्त कालकी साध आज पूरी हो रही है, इसमें क्षणभरका भी विलम्ब क्यों हो ? प्रतापरायजी बड़े भक्त हैं, वे भला भगवान्के मङ्गळविधानके विरुद्ध अपनी कोई इच्छा क्यों करेंगे १ आप शीव्रता कीजिये । अब में पलगर भी इस देहके बन्धनमें नहीं रहना चाहता । इतनेमें ही प्रतापरायकी आँखें ख़ुळ गयीं. उन्होंने बल्छमके चेहरेकी ओर देखा । बल्छम चेतना-हीन थे परन्तु उनके चेहरंपर तेज छिटक रहा था और ओठोंपर हँसी नाच रही थी / समीप बैठी माधवीको भी तन्द्रा आ गयी थी । वह चौककर उर्छ । उसने एक बार बल्लभके मुखकी ओर देखा और प्रतापरायसे कहा, भौया ! मैंने एक बड़ा ही विचित्र खप्न देखा है । भगवानके पार्वत पतिदेवको छेने आये हैं । मुझको उन्होंने वैकुण्ठवामका परम हिन्य आनन्द दिखळाया और कहा कि तुम भी साथ चळो । प्रस्तु तुम्हारे भेया इसमें वाधक हो रहे हैं, उन्हें समझाओ । इतना कहकर वह फिर चेतनाहीन हो गर्या । थोड़ी टेरके बाट पन: जगकर कहने छगी—'भैया ! मेरे खामी और मैं—इमलोग मरते नहीं हैं, हम तो दिव्य आनन्दधामकी यात्रा कर रहे हैं। तुम मैया ! इसमें बाधा क्यों देने छगे १ हमारे सुखमें तो तुम्हें सुख ही होना चाहिये न । मावबी खप्तका सारा हाट सुना गयी । सारा-का-सारा खप्त बही था जो प्रतापर।यने दंखा था । एक बात बिशेष थी, माधवी स्वन्तमें वैकुण्डवामकी यात्रा करके वहाँकी अपूर्व सुख-शोमा भी देख आडी थी । प्रतापराय चिकित हो गये । उन्होंने मन-ही-मन कहा, 'अहा ! मैं भगवानुके विधानके विरुद्ध अपनी इच्छा प्रकट करके कितनी मूर्वता करने जा रहा था। वे मङ्गळमय निरन्तर हमारा परम मङ्गळ करनेमें छगे रहते हैं। हम अदुरदर्शी मनुष्य विषयासिकके कारण अपना परम मङ्गल नहीं देखते और नरकके कीडेकी माँति विषयमधी नरकमें ही पड़े रहना चाहते हैं। मर्बेदशी सर्वान्तर्यामी सबके सहज

कल्याणकामी भगवान्से किस कल्याणके लिये प्रार्थना की जाय ? उनसे तो कुछ भी माँगना ही बास्तवमें टगाना है। न माछ्म वे इसारा कैसा और कितना कल्याण सोचते हैं। इम यदि कुछ भी माँगते हैं तो बहांतक तो हमारी बुद्धिकी पहुँच होती नहीं; अज्ञानी रेग्गीके कुपथ्य चाहनेकी भाँति अमवश इम कोई ऐसी चीज चाह बैटते हैं जो मगवान्के मोचे हुए कल्याणसे बहुत ही नीची होती है, कहीं-कहीं तो उससे सर्वथा विपरीत बस्तु ही माँग लेते हैं। भगवान् द्यान्न हैं, वे मजनके बदलेमें ऐसी कोई बस्तु हमें देते नहीं जो हमारा अकल्याण करे, परन्तु हमारा परम कल्याण रक्त अवश्य जाता है। इसलिये भगवान्से कुछ भी माँगना मूर्लताके सिवा और कुछ नहीं है।

वस, इसी समय विस्त्यमने एक बार आँखें खोटीं और सबके देखते-देखते उनका ब्रह्माण्ड फट गया । उसीके साथ मुखसे ॐका उच्चारण हुआ और प्राण निकल गये । माचवी पतिके साथ सती हो गणी ! बिहन-बहनोईकी इस प्रकारकी मृत्यु देखकर जतापरायको बही प्रसन्तता हुई !

पहले कहा जा चुका है, प्रतापरायक यहाँ महाजनीका काम से होता था। उनका यह कार्य भी एक प्रकारसे लोकसेवाका ही सायन था। लोकसेवाके निमित्तसे भगवत्सेवा तो प्रधान लक्ष्य था ही। आसपासके गाँवोंमें किसीको रुपयेकी जरूरत होती तो वह अपनी कर्इ चीज लेकर इनके पास आता। इनके पास रुपये होते तो वह जितना माँगता, उतने दे देते। एक कोटरी थी, उसमें एक लोहेकी सन्दूक थी, उसमें वह अपने ही हाथों अपनी चीज रख जाता। जब रुपये वापस देने होते तो आकर अपनी चीज ले जाता और ब्याजसमेत रुपये दे जाता । प्रतापराय इस बातका ख्याल अवस्य रखते कि ब्याजके नामपर किसीकी अधिक रकम तो उनके यहाँ नहीं आ गयी है । अधिक होती तो वे छौटा देते । बहुत कम व्याज लेते । छोगोंको इनके इस व्यवहारसे वड़ी सुविधा थी । इनको मी कोई झंझट नहीं था । सिर्फ खातेमें रुपये नाम जमा करने पड़ते थे । सारा काम विश्वास और ईमानदारीपर चलता था । प्रतापरायके दादाके समयसे इसी प्रकार काम होता आता था ।

होनहारकी बात थी। कुछ छोगोंके मनमें बेईमानी पैदा हुई। प्रताप-रायसे अकारण डाह रखनेवा छोंने भी साथ दिया। उन्होंने पडयन्त्र रचकर इनके विश्वास और सर्व्याप्रयतासे अनुचित लाभ उठाना और इन्हें अवमानित करना चाहा । चार षडयन्त्रकारियोंने समय-समयवर अलग-अलग आकर इनसे रुपये उधार लिये। रुपयोंके बदलेमें एक आदमी एक डिब्बा रख गया. तीन आदमी तीन थैं छियाँ एख गये : डिब्वेशलेने कहा, इसमें वेशकीमत गहने हैं और यैलीवालोंने कहा. इसमें सोना-चाँदी है। प्रतापरायने सदाकी भाँति कह दिया-भ्जो कुछ **हो र**ख दीजिये । जब रुपये देने आवें तो अपना देखकर ले जाङ्येगा। वे लोग चले गये । कुछ समय बाट डिब्बेबालेने आकर रुपये देकर कहा—'ये रुपये और ब्याज लीजिये. मैं अपना गहनेका डिब्बा ले जाता हूँ । प्रतापरायने रुपये लेकर जमा कर लिये और कहा—'लं जाइये।' उसने जाकर डिय्बा निकाला और उसे प्रतापरायके सामने लाकर खोला । खोलते ही बोला-'गजब हो गया, मैंने ता तुमको भला आदमी और ईमानदार

समझ रक्खा था, तुम तो वडे बेईमान और नीच निकले । मेरा गहना निकालकर बदलेमें कंकड़ भर दिये हैं। बाह ! इसीिक्ये भगवान्के भक्त बने फिरते हो और सत्यकी मूर्ति वने रहते हो। पाखण्डी कहींके ! लाओ, मेरा गहना दो, नहीं तो वह मजा चखाऊँगा कि कई दिन याद (क्खोगे ! प्रतापराय उसकी बात सुनकर सहम गये और बड़ी शान्तिसे नम्रतापूर्वक बोले, 'भाई! मैंने तो तुम्हारे डिब्बेको छुआतक नहीं। तुम जैसे रख गये थे, वेंसे ही पड़ा है।' उसने कहा, 'तब तो मैं ही कंकड़ भरकर रख नया था, तुम तो राजा हरिश्चन्द्र ठहरे; अरे भले आदमी । अब तुम्हारी कर्ल्ड ख़ुल गयी है, पापका घड़ा आखिर तो फ़ुटता ही । करें; अब भी चुपके-से मेरा गहना छा दो तो बच सकते हो।' प्रतापरायने गहना लिया ही नहीं था ला कहाँसे देते ? इधर वह जान-बूझकर शरारतपर उतरा हुआ था, समझानेसे कैसे मानता । 'जागतेको कोई क्या जगावे।' उसको तो बात बढ़ानी ही थी। वह मनमाना बकने-अकने लगा। प्रताप सिर नीचा किये चुपचाप सब सुन रहे थे। इतनेमें वे तीनों भी आ गये। उन्होंने भी रुपये देकर अपनी-अपनी थेलियाँ निकाली । थेलियोंमें सोना-चाँदी तो था ही नहीं, उनमें भी कंकड़-पत्थर ही निकले। अब तो एकके चार हो गये। उन्होंने गालियोंकी झड़ी लगा दी। इतनेमें ही पडयन्त्रकारियोंकी पहलसे की हुई व्यवस्थाके अनुसार आठ-दस आंदमी और भी आ पहुँचे और झुठे ही कहने छगे कि इसने पहले इमलोगोंके साथ भी ऐसा ही दगा किया था। गाँवके सैकड़ों आदमी इकटठे हो गये। अत्र प्रतापरायको कौन सचा मानता !

उस समय वंगालमें मुसलमानोंका राज्य था। काजीके पास फर्योद हुई. उसे कुछ लोभ दे दिया गया । न्यायका नाटक रचा गया । प्रतापरायको जेडकी सजा हो गयी और उनके घर-द्वार, खेत-जमीनसृहित सारी सम्पत्ति जन्त कर ठी गयी। काजीने तथा षड्यन्त्रकारियोने आपसमें बटगरा कर लिया । प्रतापरायकी पत्नी मालतीको हाथ पकडकर घरसे बाहर निकाल दिया गया । इस प्रसङ्गमें प्रतापरायको अपने-पराये सभीके द्वारा अत्यन्त अपमानित होना पड़ा । वे सबकी दृष्टिमें चौर और बेईमान साबित हो गये । विक्तिकी सीमा हो यथी । साधारण मनुष्य होता तो ऐसी स्थितिमे सनवान्का भजन तो छोड़ ही देता, बल्कि उन्हें कोसता और शायद जहता कि मैंने जीवनभर भजन किया, यदि कहीं कोई भगवान होता तो क्या इतना अन्याय हो सकता, मो भी मुझ भजन करने-ालेके साथ ! क्या भगवान् मुझं वचाता नहीं । द्रौपदी और गजराजको सभी बातें झुठी हैं। ये सब बहम हैं। भगवान-वगवान कुछ भी नहीं हैं। परन्तु प्रतापराय तो बहुत ही ऊँचे भक्त थे। 'सरदासकी काळी कामरि चढ़त न दृजो रंग' की कहावतके अनसार उन्हें के खच्छ निर्मल चित्ताकाशमें जरा भी विकारका बाद्य नहीं ैदा हुआ । उनकी शान्ति ज्यों-की-लों बनी रही और वे सुदाकी भाँति अनवरत भगवानुका नाम-चिन्तन करते रहे । उनकी यह दशा देखकर कोई कहता, 'बड़ा पका चोर है, देखों न, इसके चेहरेपर जरा भी उदासी नहीं आयी।' किसीने कहा 'दम्भकी मृति है, अब भी महात्माकी-सी शकल वना रक्यी है। इतना बड़ा पाखण्डी तो हमने आज ही देखा । कोई बोला, यही तो घंए सुँह उतनी बातें । चारों ओरसे गालियोंकी तथा व्यंग्यनाक्योंकी बौत्प्रर हो रही थी, परन्तु प्रतापराय अपनी भूमिकापर अटल थे । उनके होटोंपर मुसकराहट थी और मुखपर अपार शान्ति !

जेल जाते समय उन्होंने अपनी स्त्रीसे कहा—'मालती! साववान, भगवान्के मङ्गलमय विधानपर जरा भी मन मैला न वरना। न माञ्चम ने किस-किस स्वाँगमें आते हैं। तुम अपने नेहर माइंके पास चली जाओ। भगवान्का विधान होगा तो फिर मिलना होग्य।' उनकी इस बातको सुनकर मालतीके नेत्रोंसे आँमुकी बूँदें उपक पड़ीं। वह भाईके घर चली गयी। प्रतापराय जेलकी काल-कोर्ट्यमें निशास करने लगे। उनके भजनमें तथा विश्वासमें जरा भी कसी नहीं हुई।

मालती घरसे निकलते समय अपने ठाकुरजीको तथा उनकी श्रिक्तारकी पिद्यरीको आँचलसे दककर ले आयी थी। यह बात खोणींको माल्यम हो गयी। इस समय तो बच्चे-बुढ़े सभी इनके बिरोधी हो रहे थे। जनताके मतका बास्तवमें कोई मूल्य नहीं होता, वह तो हवाके साथ बदलनेवाला हुआ करता है। गाँवके जो लोग एक ही दिन पहले प्रतापरायको महान् भक्त और सत्यवादी समझते थे, वे ही आज उसे परले सिरेका धूर्त और बेईमान बतलाने लगे। जब ओंख बदलती है, तब सब कुछ अपने आप ही बदला हुआ नजर आता है। किसीने जाकर काजीसे शिकायत कर दी। काजी तो लुख बैटा ही था। इट मालतीको पकड़वा मँगाया। ठाकुरजीके गहने लीन लिये गये और जन्त जायदादको चुराकर ले जानेके अपराधमें मालतीको भी जेल्याने भेज दिया गया।

जेळका दारोगा भळा आदमी था । उसने माळतीको प्रतापराय-के साथ ही रख दिया । भगग्रानुके विधानसे मालतीका जेलखानेमें पहुँचना मालती और प्रताप दोनोंके लिये सुखकर हो गया। दोनों मिलकार एक-चित्तसे श्रीभगवानुका भजन करने लगे। प्रतापरायका भाव बहुत ही प्रशंसनीय था । एक दिन रातके समय प्रतापराय भगवान्की स्तुति कर रहे थे। मालती भी चुपचाप चित्तके द्वारा उनके सुर-में-सुर मिला रही थी। प्रतापरायने कहा-- 'भगवन् ! तुमने बड़ा ही अनुप्रह किया जो सब झंझटोंसे छुड़ाकर हमलोगोंके लिये जबरदस्ती एकान्तवासकी सुविधा कर दी। हमलोगोंका ता परम धन तुम्हारा भजन ही हैं। इस सुविधाके कारण हमें यह परम धन सहू ियतसे प्राप्त हो रहा है। हे नाथ ! ऐसी कृपा करो, जिससे तुम्हारे भजनमें हमारी आसक्ति अत्यन्त दृढ़ और पूर्ण हो जाय । यहाँतक कि तुम्हारे मिलनेपर भी तुम्हारा भजन बढ़ता ही रहे। हमें और कुछ नहीं चाहिये। दर्शन भले ही मत दो। हम न तुम्हारे दर्शन-के योग्य हैं, न इमारा अधिकार है और न हमें तुम्हारी इच्छाके विपरीत तुम्हारे दर्शनकी उत्कण्ठा ही है, हम तो हे दयामय! बस, तुम्हारा भजन चाहते हैं । तुम दर्शन दो और कहीं भजन छीन े हो तो हमें तुम्हारे ऐसे दर्शनकी भी इच्छा नहीं है। कृपा करो—प्रमा !'

निष्काम भक्तकी वाणी सुनकर और उनके हृदयका भाव समझकर भगवान् बड़े ही प्रसन्त हुए । जेळखानेकी काळकोठरी धन्य हो गयी। भगवान् वहीं प्रकट हो गये। सहस्रों स्पोंके प्रकाशके समान वहाँ प्रकाश फैंळ गया। त्रिभंगसे खड़े हुए मुर्स्जी-मनोहर श्रीगोपाळजीने प्रकट होकर भक्तदम्पतिको गौरवमण्डित कर

दिया । भगवान्की मनोहर झाँकीके दर्शनकर प्रतापराय और मालती जगत्की और अपनी सारी सुध-बुध भूछ गये । उनकी आँखें भ्रमर वनकर भगवान्के मुखकमल-मकरन्दका अतृप्त होकर पान करने लगीं । शरीर आनन्दातिरेक्से रोमाश्चित हो गये । नेत्रोंसे प्रमके भाँसुओं की धारा बह चली। वाणी रुक गयी। वे दोनों भगवानुके चरणोंमें गिर पड़े और कोमल चरणारविन्दोंका स्पर्शकर अत्यन्त धन्य हो गये । भगवानने कहा- 'वत्स प्रताप ! बेटी मारुती ! मैं तुमलोगोंकी निष्ठाको देखकर बहुत ही प्रसन्न हूँ । जो लोग सांसारिक सुख और आरामके बदलेमें मेरा भजन बेच देते हैं वे वहुत ही भोले हैं। तुम्हारी बड़ी कठिन परीक्षा हुई, तुमपर बड़े-बड़े संकट आये, परन्तु तुम कभी विचलित नहीं हुए और किसी भी संकटके टल जानेके लिये भी कभी कामना नहीं की । बात यह थी कि मैं तुम्हें विशेषरूपसे अपनाना चाहता था । मैंने इसीसे तुम्हारे पुराने कर्मीका बचा-खुचा फल आत्मीयोंके वियोग, अपमान, कळाडू और कारावासके रूपमें भगताकर तुम्हें कर्ममुक्त कर दिया है । अव तुम सब प्रकारसे मेरेमें प्रवेश करने योग्य बन गये हो। तुम-जैसे ऐसी निष्ठावाले भक्त मुझको बहुत ही प्यारे होते हैं । मेरे दर्शन बहुत ही दुर्लभ हैं । किसी साधना-गिरोष**से** ये नहीं होते । जो लोग दर्शनके लिये अत्यन्त व्याकुल हो जाते हैं और जिनको एक-एक पछ युगके समान वीतता है; मेरे दर्शन उन प्रेमी भक्तोंको ही होते हैं। उनसे भी पहले उनको होते हैं, जो दर्शनकी भी परवा नहीं करते। केवल अहैतुक प्रेमसे निरन्तर मेरा अनन्य भावसे भजन करते हैं। मेरे

भजनके प्रतापसे उनको संसारकी कोई भी स्थिति प्रभावित नहीं कर सकती । तुम मेरे ऐसे ही भक्तोंमेंसे हो, इसिलिये मुझं बहुत ही प्रिय हो । मालती भी तुम्हें पितरूपमें प्राप्त करके धन्य हो गयी । अब तुम्हारी जो इच्छा हो सो माँग लो ।' प्रतापरायने कहा—'भगवन्! हमारी सारी साध पूरी हो गयी । अब हमें यही दीजिये, जिसमें आपके भजनमें हमारी और भी अधिक आमित्त हो जाय । भगवान् 'तथास्तु' कहकर मुसकराते हुए तुरंत अन्तर्वान हो गये । प्रतापरायकी अनन्त जन्मोंकी साधना भगवल्ह्यासे आज पूरी हो गयी ।

इधर कुछ ही दिनोंमें काजीसहित चारों षड्यन्त्रकारियों के शरीर कोढ़से गळने लग गये। गळित कुछसे उनकी बुरी दशा हो गछी। काजीकी स्त्री बड़ी समझदार थी। उसने पहले ही निरपराज्ञ प्रतापरायको सताने और उनके घर-द्वार छटकर माळतीको अनायिनी कर देनेका विरोध कर दिया था। एक दिन मीका पाकर उसने पितसे कहा—'देक्विये! आपकी यह बीमारी, मेरी समझसे भगवान्के भक्त प्रतापरायको पीड़ा पहुँचानेका फळ है। आप यदि मेरी बात मानें तो उनको जेळसे मुक्त कर दीजिये और उनसे ध्रमा-याचना कीजिये।' काजीको पत्नीकी वात जँची। उसने प्रतापराय और माळतीको छोड़ दिया। इधर उन चारों दुष्टोंको भी अपनी भूछ समझनें आयी। काजीके साथ उन चारोंने आकर प्रतापरायके चरणोंमें पिरकर अपना अपराध स्त्रीकार करते हुए क्षमा-प्रार्थना की। उन्होंने कहा—'आप सर्वथा निर्दोष हैं, हम बड़े ही नीच हैं जो हमने सार्थवश आपपर स्तृट कळाइ छगाया और

आपको जेळखाने मेजा । आप हमळांगोंको क्षमा करके भगवान्से प्रार्थना कीजिये । जिससे हम इस अत्यन्त दुष्ट रोगसे छूट जायँ । प्रतापरायने कहा-भाइयो ! तुम्हारा इसमें कुछ भी दोष नहीं है, तुम को निमित्तमात्र थे । यह सब तो हमारे किये हुए कर्मोंका फल था। परन्तु इससे हमें परम लाभ हुआ, हमारी अनन्त जन्मोंकी साथ पूरी हुई। हमलोग तुम्हारे इस उपकारके छिये अत्यन्त कृतज्ञ हैं।' इतना कहकर उन्होंने भगवान्से प्रार्थना करते हुए कहा----'भगवन् ! इन पाँचों भूले हुए भाइयोंका अपराध क्षमा होना चाहिये। इन्होंने काफी दण्ड भोग लिया है। फिर, इन्होंने हमारा तो उपकार ही किया है। आप यदि कृपा करके इन्हें रोगमुक्त नहीं करेंगे तो हमें बड़ा ही दुःख होगा। हे नाय ! हम आपकी शरण हैं । रक्षा कीजिये, रक्षा कीजिये ।' इतना कहते ही अचानक उन पाँचोंके शरीर कञ्चन-से हो गये। वे प्रतापरायके चरणोंमं गिर पड़े। अब तो गाँबके सभी छोग—वे सभी छोग जिन्होंने ब्रुटम्ट ही प्रतापरायपर कलङ्क लगानेमें सहायता दी थी, वहाँ आकर प्रतापराय और मालतीके चरण छून्छूकर उनसे बार-बार क्षमा माँगन लगे । काजीने उनकी जन्त की हुई सम्पत्ति हौटा दी । प्रतापरायने सारी सम्पत्ति गरीवोंको वाँट दी और दोनों स्नी-पुरुष संसार त्यागकर श्रीयाम बृन्दावनको चले गये। तीस साल वहाँ निरन्तर भगवद्भजन किया और फिर भगवान्का नाम जपते-जपते चित्तवृत्तियों-को भलीभाँति भगवान्में तल्लीन करके दोनों गोलोकको पधार गये। बोलो भक्त और उनके भगवान्की जय !

## भक्त गिरवर

नर्मदाके पुण्यतटपर एक छोटे-से गाँवमें गिरवर नामक एक सदाचारी राजपूत रहते थे। घरमें बूढ़े माता-पिता थे, गौरी नामकी पतिवृता पत्नी थी और एक छोटा लड़का था। लड़केका नाम था जदा । क्षत्रियके वर्णधर्मानुसार आजीविकाका जमाना नहीं था, इससे गिरवरकी गृहस्थीका आधार खेती ही था । भगवान्की कृपासे हर साल इतना अनाज पैदा होता कि लगान वगैरह चुकानेके बाद सालभर उसीसे अच्छी तरह सबका जीवननिर्वोह हो जाता। अन्न खरीदनेकी तो जरूरत होती ही नहीं, कपड़े-छत्तेकी आवश्यकता भी सब खेतके अनाजसे मजेमें पूरी हो जाती। गिरवर और गौरी बुढ़े माता-पिताकी सेवा मन लगाकर करते । उनको सदा यही चिन्ता रहती कि बूढ़े माता-पिताकी रुचिके विरुद्ध कहीं कोई काम हमसे न बन जाय । पुत्र और पुत्रवधूकी सेवासे अत्यन्त प्रसन्नचित्त हुए माता-पिता भी उनके सदा अनुकूल रहते और यही चाइते कि हमारे पुत्रवधू प्रसन्न रहें और हम अपनी ऐसी ही रुचि रक्खें कि उन्हें कोई भी कष्ट न हो और वे अपने इदयसे सदा उन्हें आशीर्वाद देते रहते । गौरी सास-ससुरकी सेवा

तो करती ही, पितकी सेवामें भी जरा ब्रिटि नहीं करती । उसका जीवन ही सेवामय था, उसे सेवाका चाव था। वह यही सोचा करती कि मुझसे सास-सम्लुर और पितकी रुचिके अनुसार सेवा बनती ही नहीं । सास-सम्लुर और पितका भी गौरीपर बड़ा ही स्नेह और प्रेम था। वे भी सदा उसे मुखी ही देखना चाहते थे। छोटा लड़का ऊदा भी माता-पिताका आज्ञाकारी था।

सबसे बड़ी बात यह थी कि घरमें सभी श्रीभगवान्के भक्त थे। सब मिछकर रोज भगवान्की पूजा करते और भगवान्के सामने कीर्तन करते। गिरवर पढ़े-छिखे ज्यादा नहीं थे, परन्तु विद्याका जो चरम फछ 'भगवान्में विश्वास' है, वह उन्हें प्राप्त था। वे सदा इसी निश्चयपर रहते थे कि 'भगवान् जो कुछ करते हैं, सब कल्याण ही करते हैं।'

यद्यपि उनकी यह धारणा सची थी, परन्तु भगवान् तो इसको और भी प्रत्यक्ष करके सक्को दिखाना चाहते थे। गाँवके छोगोंमें जब गिरवर ऐसा कहते कि 'भगवान् जो कुछ करते हैं, सब कल्याण ही करते हैं।' तब उनमेंसे कोई-कोई, सामने नहीं तो पीछेसे, यह कहता कि 'घरमें सारे सुख हैं—खानेको अन्न है, अनुक्छ स्त्री है, पुत्र है, मा-बाप हैं तब ऐसा कहनेमें क्या छगता है। दु:खमें ऐसा कहे तब माना जाय कि गिरवर सचमुच ऐसा ही मानते हैं! गिरवरके कर्म-फल्मोगका समय आया। भगवान्की इच्छा थी, वे गिरवरका गौरव विशेष बढ़ाना चाहते थे। घटनाचक्र बदला। गिरवरके माता-

पिताका देहान्त हो गया । गिरवरको इससे वड़ा दुःख हुआ । दुःख इसिलिये नहीं कि माता-पितासे कोई खास सहारा था सो टूट गया, दुःख इस बातसे हुआ कि अब माता-पिताकी सेवाका सीमाग्य नहीं रहा ! सचमुच माता-पिताकी सेवाका सुअवसर बड़े पुण्यसे ही मिलता है । जो लोग जीवित माता-पिताकी सेवा नहीं करते और उनकी अवहेलना करते हैं वे पीछे बहुत पछताया करते हैं, परन्तु वह अवसर तो जीवनमें फिर कभी मिलता ही नहीं !

गिरवरको इस बातसे मनमें बड़ा दु:ख हुआ, परन्तु उनके इस निश्चयमें कोई अन्तर नहीं पड़ा कि 'भगतान् जो कुछ करते हैं, सब कल्याण ही करते हैं। लेकिन वे समझ नहीं पाये कि इसमें कल्याण क्या है १ थोड़े ही दिनों बाद आठ वर्षका बच्चा ऊदा एक दिन अपनी मौंके साथ नर्मदा नहाने गया था। माँ कपड़े उतार रही थी। ऊदा जलमें घुसा कि एकाएक एक घड़ियाल उसका पैर पकड़कर खींच ले गया। बाळक चिल्ळाया 'अरे भगवान् ! हे ठाकुरजी ! मुझे बचाओ ।' माँ रो उठी । उसने बहुत शोर मचाया, कोई मेरे बन्चेको बचाने । छोग टौंड परन्त घड़ियाल तबतक उसे लेकर गायब हो चुका था। गौरी रोर्ता-पीटती घर पहुँची । गिरवर उस समय भगत्रान्की पूजा कर रहे थे। गौरीने रोते-रोते सत्र हाल सुनाया । भगवान्की पूजा समाप्त करके गिरवर उठे । उनके मुँहसे अभ्यासवश सहसा निकल गया--- भगवान् जो कुछ करते हैं, सब करपाण ही करते हैं।' पीछे जरा सकुचाये भी कि पुत्रशोकसे पीड़िता गौरीको मेरे ये शब्द शायद बुरे छगे होंगे। परन्तु अन्तरात्माने फिर यही कहा कि बात तो सच यही है। भगवान् तो कल्याण ही करते हैं। उन्होंने गीरीसे कहा-

'तुम रोती क्यों हो १ यह भी सोचो कि संसारमें कीन किसका है। यह तो मुसाफिरखाना है। मुसाफिर आते हैं, एक जगह टहरते हैं, तरह-तरहके सम्बन्ध जोड़ छेते हैं, फिर अपने-अपने समयपर सब अपनी-अपनी राह चळ देते हैं। संसारका यह नाता स्थायी थोड़े ही हैं। आज जो पुत्र बना है, सम्भव हैं उहीं कमी पिता बना होगा और कभी हमारा शत्रु भी बना होगा। सब जीव अपने-अपने कर्मफळ-भोगके छिये नाना योनियोंमें जन्म छेते हैं और उस जन्मका भोग समाप्त होनेपर चले जाते हैं, इसमें शोककी कौन-सी बात है!

'याद करो, उस दिन जो महातमा आये थे, उन्होंने क्या कहा या । उन्होंने कहा था—यह घर भगवान्का बगीचा है और तुम-लोग इसकी सेवा और सम्हाल करनेवाले माली हो । घरमें जो कुल है सब भगवान्का है । अपना कभी न समझना । फिर तुम रो क्यों रही हो ? क्या ऊदा तुम्हारा था ? वह तो भगवान्की चीज थी । माली बगीचेमें सुन्दर आमका पेड़ लगाता है, उसे पालता-पोसता है, बड़ा करता है, खूब सेवा करता है । समय आनेपर उसमें आम लगते हैं । आमोंमें एक आम बहुत ही सुन्दर और मधुर है । माली उस समय यही तो चाहता है कि यह सबसे बढ़िया आम बगीचेके खामीको में अपने हाथों देकर आज । यों तो सभी आम मालिकके हैं, परन्तु इसको तो मैं खंब देकर आजगा । मालिक प्रसन्न होंगे, यह जानकर कि मालीने कितनी मेहनतसे और लगनसे इतने बढ़िया आमका पेड़ लगाया और उसका बढ़िया-से-बढ़िया फल मुझे लाकर प्रिया । प्यारी ! उदा तो मालिकके बगीचेका सबसे बढ़िया

फल था, वह तो मालिकके अर्पण करनेके लिये ही था। उसे यदि मालिकने माँगकर ले लिया तो इसमें तुम्हें दुःख क्यों होना चाहिये ? तुमने उसे इसीलिये तो पाला-पोसा था। मालिककी चीज मालिकके अर्पण हो गयी, तुम इसमें विषाद क्यों करती हो ?

'यह तो तुम जानती ही हो, आत्मा कभी मरता नहीं, यह तो अजर-अमर है। शरीर प्रकृतिसे उत्पन्न पाँच भूतोंसे बना होता है। पाँच भूत कहीं नष्ट हुए ही नहीं हैं। उनका जो एक पुतला बना था, वह ट्रट गया। आकाश, वायु, अग्नि, जल, पृथ्वी अपने-अपने खरूपमें मिल गये। फिर नष्ट क्या हुआ ! वस्तु तो नष्ट हुई नहीं, यहाँ नहीं, और कहीं है। अरी! एक मालिककी कई जगह दूकानें हैं। यदि मालिक एक जगहके रुपये दूसरी जगहकी दूकानमें मिजवा दे तो पहली जगहका मैनेजर इससे शोक क्यों करे ! उसे तो मालिककी सेवा करनी है। रुपये कहीं नष्ट तो हुए ही नहीं। वे तो मालिककी दूकानमें ही रहे—यहाँ नहीं, वहाँ सही। तुम सोचो, जदाकी आत्मा कहीं नष्ट तो नहीं हो गयी। वह कहीं-नकहीं भगवान्के राज्यमें ही होगी और निश्चय ही होगी भगवान्की देख-रेखमें—फिर तुम उदास क्यों होती हो !

'एक बात और हैं — ऊदा तो भगवान्का भक्त था। वह रोज कीर्तन करता था। तुम कहती हों — घड़ियाछके द्वारा पकड़े जानेपर भी उसने यही कहकर पुकार मचायी कि 'हे भगवान्! हे ठाकुरजी! मुझे बचाओ।' जिसने अपने जीवनमें सरलभावसे भगवान्के नामका कीर्तन किया और मरते समय जिसने भगवान्को पुकारा वह तो भगवान्के परमधाममें ही गया होगा। प्यारी ! ऐसे पुत्रके लिये तुम शोक क्यों करती हो ! सची माता तो वही है जो अपनी सन्तानको परम सुखी बनावे। भगवान्का धाम तो नित्य आनन्दमय है, ऊदा वहीं तो गया है। फिर तुम दुखी क्यों होती हो !

'फिर यह भी कौन कह सकता है कि वह मर ही गया है। सन्भव है वह बच गया हो और इसी जीवनमें तुम्हें फिर मिल जाब। भगवान्की लीला विचित्र है। किसी भी दृष्टिसे सोचो, शोकका कोई कारण ही नहीं है। विश्वास करो, भगवान् जो कुछ करते हैं, सब कल्याण ही करते हैं। तुम शोक छोड़कर भगवान्की कृपापर विश्वास करो और उनके समरणमें चित्त लगाओ!

पतिकी सीख सुननेसे गौरीका हृदय शान्त हो गया । उसने कहा, 'खामिन्! आपका कथन सत्य है। मैं मोहचश रो रही थी। अब मुझे विश्वास हो गया कि भगवान् जो कुछ करते हैं, सब कल्याण ही करते हैं। मेरा तो मन अब भी यही कहता है कि ऊदा मरा नहीं है, वह और भी उज्ज्वल रूपमें मुझको जरूर मिलेगा।'

्मिले या न मिले | हमें क्यों उसके मिलनेकी चाह हो और क्यों न मिलनेका दुःख हो | भगवान् जैसा चाहेंगे वही होगा और उसीमें मङ्गल होगा | मिलेगा तो भगवान्की वस्तु है, हम उसकी सेवा करेंगे | नहीं तो भगवान् जो दूसरी सेवा सौंपेंगे वह करेंगे | अपना काम तो सेवा करना है | जो मालिककी सेवासे जी चुराता है वह नमकहराम है और जो मालिककी सम्पत्तिको अपनी समझता है वह बेईमान है | हमलोगोंको तो सावधानी और ईमान- दारीके साथ खामीकी सेवा करनी है। हमारी आसक्ति सेवामें होनी चाहिये। फिर चाहे सेवाका प्रकार और क्षेत्र कैसा भी क्यों न हो। प्रकार और क्षेत्रका चुनाव खामी ही करें। हमें तो बस, सेवाके लिये शक्ति और सुअवसर मिलता रहे। गिरवरने गम्भीरतासे ऐसा कहा।

'धन्य है खामी ! आपकी निष्ठाको ।' इतना कहकर गौरी चुप हो गयी ।

गिरवर घाटपर गये, उन्होंने अच्छी तरह पता छमाया; परन्तु कहीं उदाकी छाश भी नहीं मिछी । तब सबने कहा कि 'बड़ियाल उदाको खा गया, अब भाई ! शोक छोड़कर भगवान्को भजे ।' गिरवरने मन-ही-मन कहा—'भगवान् सब कल्याण ही करते हैं।'

गिरवर घर छौट आये । अब उन्हें खयाल आया कि पिताजी और माताजी आज जीवित होते तो उन्हें वड़ा कष्ट होता; क्योंकि ऊदा उन्हें बड़ा ही प्यारा था । भगवान्ने उन्हें पहलेसे ही अपने धाममें बुलाकर वड़ा कल्याण किया, यह बात अब समझमें आर्षा!

बृढ़े माता-पिताकी मृत्यु पहले ही हो चुकी थी। पुत्र भी घड़ियाळके मुखमें चला गया। अब तो गिरवर और गैरीके सेवाके पात्र एकमात्र श्रीभगवान् ही रह गये। गिरवरने अपना खेत अद्धीमें दूसरोंको दे दिया और वे अपना सारा समय भजनमें ही बिताने लगे। आधी पाँतीमें भी खेतमें हर साल काफी अनाज मिल जाता और उससे गिरवर-गौरीका काम मजेमें चल जाता। उपरका खर्च तो कोई रह ही नहीं गया था। न लड़केके विवाह-शादीकी चिन्ता थी। केवल दो प्राणियोंके खानेभरको अन्तर्की जकरत थी। हाँ,

श्रीठाकुर जीकी सेवामें जरूर कुछ खर्च लगता था, परन्तु वह भी खेतके आवे अनाजसे अनायास ही चल जाता था । गिरवर सुबह-शास दोनों समय एक-एक पहर एकान्तमें बैठकर भगवान्का ध्यान वलते—दिनमें पुराण सुनते और निरन्तर विष्णुसहस्रनामका पाट करते रहते। सहस्रनाम उन्हें कण्ठस्थ था। और गौरी तो स्रबहसे राततक श्रीभगवान्की सेवामें लगी रहती । अब उसका सारा स्नेह प्रायः सब जगहसे सिमटकार एकमात्र श्रीभगवानमें ही छग गया था। घरमें कोई दिशेष काम रह ही नहीं गया था। दोनों पति-पत्नी ्क समय भोजन करते । इससे दोनोंको भजनके लिये खुब समय मिलता था। इस प्रकार कई वर्ष बीत गये। उनमें भजनका प्रेम तथा उसीके साथ-साथ आनन्द और शान्ति भी उत्तरोत्तर बढ़ने लयी। एक दिन गिरवरने गौरीसे कहा—देखो, अब तो तुम्हें अनुभव हो एया न कि 'भगवान जो कुछ करते हैं, सब कल्याण ही करते हैं १ जदा होता तो क्या इमलोग अपनी सारी ममताको उससे हटाकर कभी भगवान्के भवनमें इस प्रकार लग सकते ! जदाको इससे हटाकर भगवान्ने हमपर बड़ी ऋपा की जो हमें आठों पहर अपनी चाकरीमें ही छमा दिया । गौरीने कहा, कात तो ऐसी ही है। सचमुच भगत्रान्ने बड़ी कृपा की। परन्तु मुझे बीच-बीचमें ऊदा याद आ जाता है।' गिरवर बोले, 'माताका इदय ऐसा ही होता है। इसमें कोई नयी बात नहीं है। परन्तु तुम समक्रदार हो, ऊदाकी यादसे अब कोई लाभ नहीं है। तुम्हें तो एकमात्र श्रीठाकुरजीमें ही मन लगाना चाहिये।' गौरी बोली,

'ठीक है, अब और भी चेष्टा करूँगी। भगवान्की कृपा तो अपार है ही, फिर मेरा यह रहा-सहा मोह क्यों न मिटेगा १'

यों साधना करते-करते दोनों पति-पत्नीके तन, मन, धन, प्राण---प्रायः सभी भगवानुमें छग गये।

श्रीगीताजीके इस श्लोकके अनुसार—

मिचत्ता मद्भतप्राणा बोधयन्तः परस्परम् । कथयन्तश्च मां नित्यं तुप्यन्ति च रमन्ति च ॥

( 2013)

— उनके चित्त भगवान्में छग गये, उनके प्राण भगवान्के अर्पण हो गये, वे जब बोछते तब आपसमें केवल भगवान्के ही प्रेम-भावकी चर्चा करते, भगवान्का ही कीर्तन करते, भगवद्भजनमें ही सन्तुष्ट रहते और केवल श्रीभगवान्में ही प्रेम करते।

घटनाचक फिर बदला। लगभग दस वर्ष बाद दंशमें भयानक अकाल पड़ा। पशु मर गये। सब लोग दाने-दानेको तरसने लगे। गिरवर और गौरीको श्रीठाकुरजीकी पूजामें भी किटनाई हो गयी। उन्होंने कुल दिन तो घरमें जो कुल था, उसे वेचकर काम चलाया; परन्तु आखिर उन्हें घरसे निकलना पड़ा। भगवान्की श्रीमूर्तिकी यूजाका भार पुरोहितको सौंपकर और पूजाके खर्चके लिये पुरोहित जीको गौरीकी सोनेकी नय देकर श्रीभगवान्का पावन नाम लेते हुए दोनों श्री-पुरुष गाँवसे चल पड़े। रातको दोनों एक पेड़के नीचे लेटे। भगवान्की लीला बड़ी विचित्र है। वे कब किस रूपमें कुषा करते हैं, कुल कहा नहीं जाता। एक

जहरीला साँप निकला और गौरीके पैरको इस गया। गौरी चौंक उठी, उसने जोरसे पुकारा, 'भगवन्! तुमने बड़ी दया की। साँपके रूपमें मुझे स्पर्श करने आये! मैं धन्य हो गयी।' गिरवर जाग उठे। देखा, महाकाला विषधर सर्प चला जा रहा है। गौरी विषसे छटपटा रही है, परन्तु उसके मुखसे 'हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे।।' की ध्वनि निकल रही थी। गिरवरने भी उसी ध्वनिके साथ अपनी ध्वनि मिला दी। विष चढ़नेके साथ ही गौरीकी कीर्तन-ध्वनि कुछ मन्द पड़ने लगी। अन्तिम श्वासतक गौरीके मुखसे भगवान्का नाम निकला। श्वास बंद हो गया। चाँदनी रातमें गिरवरने देखा—गौरीके मुखपर विलक्षण तेज छाया है और वह मानी मुसकरा रही हैं। गिरवरके मुखसे निकला 'भगवान् जो कुछ करते हैं, सब कल्याण ही करते हैं।' रातभर गौरीके पास बेटे गिरवर भगवान्का कीर्तन करते रहे।

सबेरा हुआ। गिरवरकी यह बात सुनी हुई थी कि साँप काटनेसे मरे हुएको जलाना नहीं चाहिये। इसलिये गिरवरने गौरीकी लाशको कंवेपर उठाकर भगवान्का नाम लेते-लेते नर्मदाजीमें बहा दिया। लाश बह चली। गिरवरकी दोनों आँखोंसे जाने क्यों दो मोती टपक पड़े!

गिरवरने अपनेको सँमाला। जब लाशका दीखना बंद हो गया तब गिरवर आगे बढ़े। अब उनका मन वैराम्पसे छलक उठा। भगवान्के लिये छटपटी लग गयी। कुछ दिन यों ही बीते।

भगनदर्शनको उन्कण्ठा बढ़ती गयी । एक दिन जब बहुत ही व्याकुळता हुई तब ने एक पेड़के नीचे बैठ गये और बड़ी करुणासे भगवान्को पुकारने लगे । उन्होंने कहा--'हे मेरे परमात्मा ! अब तो मुझसे एक क्षण भी तुम्हारे बिना नहीं रहा जाता । मैं नीच हूँ, अधम हूँ-जो कुछ भी हूँ, तुम्हारा हूँ। मुझे दर्शन देकर अपने धाममें छे चलो ! मैं देखता हूँ—तुम्हारे बिना सारा जरात मुझको शून्य ही दिखायी देता है । तुम्हारी आहट सुनता हूँ। जिथर कान जाते हैं, उधर ही तुम्हारे आनेकी आवाज सुनायी पड़ती है; पान्तु तुम दिखायी नहीं पड़ते। मैंने बहुत कालतक तुम्हारा बिछोट् सहा । अब प्रभो ! नहीं सह सकता । अब तो तुम्हारे बिना मेरा पछभर भी नहीं चल सकता। तुम नाथ ! अब प्रकट क्यों नहीं होते ? मैं इतना छटपटा रहा हूँ और तम छिपे-छिपे तमाशा देख रहे हो । प्रभो ! यह जीव न माङ्म कबसे भटक रहा है । तुम्हारे वियोगकी आग इसके हृदयमें कभी नहीं जली ! नहीं तो, क्या तुम इसको दर्शन दिये बिना कभी रह सकते १ परन्तु जीव इस आगको कैसे जलावे। तुम्हारे विरहकी आग संसारका सर्वस्व जला देती है। जीव तो फँसा रहता है संसारकी साधारण-से-साधारण वस्तुके मोहमें। वह कैसे सबका जलना सहन कर सकता है ? तुम्हीं कृपा करके कभी इस आगको जलाते हो और तुम्हीं उसे फूँक-फूँककर प्रचण्ड बनाते हो । तुमने बड़ी दया की, तुम्हारे आप्रहका मैं क्या बखान करूँ जो तुमने इस अधमके हृदयमें ऐसी सर्वसंहारिणी आग लगा दी। जब आग लगा दी तो अब तुम्हीं आकर अपनी दुर्लम रूप-सुधा-धारासे इसे

शान्त करो । अब यह आग और किसी तरह बुझ ही नहीं सकती । प्रभो ! मेरे अन्तरतम ! आओ और इस आगको बुझाने आओ । परन्तु प्रभो ! यह भी तो मेरी दुर्बछता ही है जो मैं इस आगको बुझाना चाहता हूँ । नहीं, नहीं ! आग और भी प्रचण्ड रूप धारण करें। भस्म कर दे सब कुछ—मैं जो भीं भीं कह रहा हूँ, इसे भी बिल्कुल जला दे—खाक कर दे। बस, एकमात्र तुम्हीं रह जाओ । और फिर तुम आओ तो तुम्हें इसके खाकके ढेरमें-बस, तुम्हारी ही मूर्ति मिले । बढ़ाओ, बढ़ाओ—हे प्रचण्ड अग्निमें प्राण फूँकनेवाले महान् अग्नि ! अपनी ज्वालाको ! यों कहते-कहते गिरवर क्षणभरके छिये मूर्च्छित हो गये । दूसरे ही क्षण चेतन होकर देखते हैं, तमाम जंगल अपूर्व ज्योतिसे जगमगा उठा है । चारों ओर मानो अपार आनन्दसे भरा शान्त महान् प्रकाश फैला हे । भगवान्का वृन्दावन धाम वहाँ उतर आया । नर्मदाजी श्यामसिलला यमनाजीके रूपमें परिणत हो गयीं । सामने कदम्बका सुन्दर बृक्ष हैं और उसके नीचे गौओं और म्वाल-बार्लोंसे घिरे हुए नटवरवेषमें श्रीकृष्ण मोहिनी मुरली वजा रहे हैं । मोहनकी मोहिनी छिब देखकर और उनकी मुरहीकी मधुर ठहरी सुनकर गिरवर मुग्व हो गये। उनकी आँखें अपलक होकर स्यामसुन्दरकी रूप-सुधाका अमृत पान करने छगीं । अहा ! भगवान्की कैसी मधुर छिब है—नील आभायुक्त मनोहर स्थाम वर्ण है, नाना प्रकार-की धातुओंसे सब अङ्ग सजाये हुए हैं, मस्तकपर मोरिपच्छका मुकुट सुशोभित है, गलेमें माळतीकी और नवीन गुञ्जाओंकी माला शोभा या **रही है । सुवर्णके समान** पीला जरीका पीताम्बर प**ह**ने हैं । सखा श्रीदामके कंघेपर बागाँ हाथ रक्खे लिलत त्रिभङ्गीसे खड़े-खड़े मुसकरा रहे हैं। उनकी मधुर मुसकराहट ब्रह्मानन्दको भी पीका किये देती है। दाहिने हाथमें अति सुन्दर एक कमल लिये हैं। स्यामसुन्दरकी रूपमाधुरीके दर्शनकर गिरवर भानन्दसागरमें इब गये। उनका शरीर पुलकित हो गया, वाणी रुक गयी और आँखोंसे आनन्दाशुओंकी धारा बह चली। वे सब कुल भूलकर जाने किस आनन्दसाम्राज्यमें चले गये। कुल देर भक्तको इस दशामें रखकर फिर भगवान् मधुर वाणीसे बोले—'गिरवर! तू मुझे अत्यन्त ही प्यारा है, आज तेरे ही लिये यहाँ दिव्य वृन्दावनका प्राकट्य हुआ है। तू धन्य हो गया। अब तू मेरे परमधाममें चल। गौर्रा मरी नहीं है, वह कुल दिन पार्थिव शरीरमें और रहेगी। उसके मनमें पुत्रदर्शनकी कामना थी, इससे वह ऊदासे मिलकर तब मेरे धाममें आवेगी। तू धन्य हो गया।'

भगवान्के इतना कहते ही सहसा गिरवरके शरीरका रंग बदल गया। वह ज्योतिर्मय हो गया। कुछ ही क्षणोंमें उसमेंसे ज्योतिका एक पुञ्ज निकला। ज्योतिपुञ्जके निकलते ही शरीर निष्प्राण होकर जमीनपर गिर गया। और वह ज्योतिपुञ्ज देखते-ही-देखते सुन्दर दिज्य शरीरधारी एक कृष्णसखा गोपबालकके म्हपमें परिणत होकर श्रीकृष्णके चरणोंपर गिर गया। भगवान्नं उसे बड़े प्रेमसे उठाकर हृदयसे लगा लिया। और फिर तुरंत ही अपने सब सखाओं और वृन्दावनसहित भगवान् अन्तर्धान हो गये। गिरवरका मृत देह जंगलमें एक पेड़के नीचे पड़ा रह गया।

गौरीका शरीर बहते-बहते, किनारेका एक बड़ा पेड़ ट्रटकर नदीमें गिर पड़ा था, उसमें उलक्षकर अटक गया था। सात दिन देह उसीमें उलझा रहा । आश्चर्यकी बात तो यह है कि सात दिनोंमें किसी भी जल-जन्तु या मांसाहारी पक्षीने उसे छुआ भी नहीं। आठवें दिन लहरोंकी चोट खाते-खाते शरीर उल्झनसे निकला और आगे बह चला । वहाँसे थोड़ी ही दूरपर नदी-किनारे एक सिद्ध महात्मा रहते थे । वे नर्मदामें स्नान करने आये थे । भगवान्के विधानसे उसी समय गौरीका शरीर बहते-बहते उसी जगह किनारे आ लगा । महात्माकी दृष्टि उस ओर गयी । उन्होंने अपने योगबलसे सब बातें जान हीं और उसे जीवित समझकर वे बाहर निकाल छाये। देहको जमीनपर रखकर उन्होंने हाथमें जल लिया और उसे अभिमन्त्रित काके देहपा छिड़क दिया । जलके छीटे लगते ही गौरी भगवानुके नामकी ध्वनि करती हुई वैसे ही उठ बैठी जैसे कोई नींदमें सोता हुआ आदमी जागकर सहसा उठ बैठे । गौरीने अपने सामने एक तेजपुञ्ज बृद्ध तपस्त्रीको देखकर उनके चरणोंमें प्रणाम किया । महात्माने उसको अपनी कुटीपर ले जाकर एक मधुर फल देकर कहा कि 'बेटी ! इसे अभी खा लो।' आज्ञा पाकर गौरीने फल खा लिया, फल खाते ही वह पूर्ण खस्थ हो गयी, शरीरमें बल आ गया, मनमें तेज आ गया। उसे ऐसा माछम हुआ मानो मन सारे संस्कारोंके बोझको उतारकर हल्का हो गया है। थोड़ी देरमें मनने फिर कुछ काम शुरू किया, तब उसे अपने पतिकी याद आयी । महारमा गौरीके मनका हाल जानकर उससे कहने लगे---

'तुम्हारे खामी बड़े ही भाग्यतान् थे, तुम भी बड़ी पुण्यशीला हो जो तुमको ऐसे पति मिले । अब तुम पतिकी स्मृतिको मुला दो । तुम्हारे पतिको स्वयं भगवान् अपने परमधाममें ले गये हैं ।' इतना कहकर महात्माने दिव्य दृष्टिसे सारी घटना जानकर गिरवरको जिस प्रकार भगवान् श्रीकृष्णके दर्शन हुए और वे दिव्य देह धारण कर भगवान्के साथ परमधामको गये थे, वह सारा वृत्तान्त सुना दिया ।

साध्वी गौरी पतिकी परमगित सुनकर प्रसन्न हुई । मैं साथ नहीं जा सकी, इस बातका कुछ खेद-सा उसे अवस्य हुआ । फिर सोचा, कहीं मैं साथ होती और इससे यदि खामीको भगवान दर्शन न देते तो बहुत ही बुरा होता । यह बड़ा अच्छा हुआ, मेरे कारण खामी तो परमानन्दसे बिद्धत न रहे । मुझे इससे अधिक और क्या आनन्द होगा कि मेरे खामी—अखिल ब्रह्माण्डके खामी श्रीकृष्णके सखा बनकर उनके साथ परमधामको प्रधार वहाँ दिव्य आनन्दका भोग कर रहे हैं ।

महात्माने कहा- 'बेटी! तुम चिन्ता न करो । तुम तो मुक्त ही हो । देखो, यह सारा जगत् रज्जमें सर्पकी भाँति केवल अध्या-रोपितमात्र है । वस्तुतः न उत्पत्ति है, न विनाश है । यहाँ न कोई बद्ध है, न साधक है, न मुमुक्षु है और न मुक्त है । यही परमार्थ-तत्त्व है । जगत्की कल्पनाको छोड़ दो । तुम आत्मस्वरूप हो, नित्यमुक्त हो । तुम्हारे न कोई अपना है, न पराया है । दूसरा कोई है ही नहीं, तब अपना-पराया कहाँसे होता । यह भी जान रक्खो, आत्माका कभी कहीं आना-जाना नहीं है । वह तो एकरस तथा

नित्य है। यह जो नानात्व दीखता है, केवल अज्ञानसे दीखता है। कोई भी वस्तु ऐसी नहीं है जो आत्मतत्त्वसे पृथक् या अपृथक् हो। बस, केवल एक आत्मतत्त्व ही है। जन्म-मृत्यु तो सब खेल हैं। अज्ञानको छोड़कर तुम अपने खहूपमें स्थित हो जाओ। जगत् केवल व्यवहारमें है, परमार्थतः तो केवल एक नित्य, अजन्मा, शाश्वत आत्मतत्त्व ही है और वह आत्मतत्त्व तुम्हीं हो। इस प्रकार आत्मतत्त्वको जानकर और इसमें स्थित होकर व्यावहारिक जगत्में विचरण करो!

गौरीका अन्तःकरण शुद्ध था ही, महात्माके दिये हुए सिद्ध फलसे उसके संस्कारोंका भी नाश हो चुका था। सूखे घासमें आगकी चिनगारी पड़नेपर वह जैसे कुछ ही क्षणोंमें जलकर भरम हो जाता है, या यों कहना चाहिये कि सूर्योदय होते ही जैसे अन्यकारका नाश हो जाता है, वैसे ही महात्माके इन थोड़े-से शब्दोंको सुनते ही गौरीके अज्ञानका सर्वथा नाश होकर उसे सम्यक् बोध हो गया। ज्ञानकी उज्ज्वक दीप्तिसे उसका चेहरा जगमगा उठा। चित्तकी अपार शान्ति मुखमण्डलपर भी आ गयी। उत्तम अधिकारीको अधिक उपदेशकी आवश्यकता नहीं होती। गुरुमुखसे निकला हुआ एक ही महावाक्य उसके मोहनाशके लिये काफी होता है। अस्तु, कुछ ही क्षणों बाद महात्माजीने कहा—'गौरी! जाओ, थोड़ी ही दूरपर तुम्हारे पतिकी मृत देह पड़ी है। मेरे शिष्य तुम्हारे साथ जाते हैं; जाकर उसका संस्कार करो और फिर जबतक प्रारब्ध शेष है, अपने आत्मखरूपमें सदा स्थित रहकर द्रष्टाक्यसे उसके मोगको

देखती हुई जगत्में यथेष्ट विचरण करो । तुम्हारी एक (पुरानी) प्रबळ वासना थी, उसके पूरी होते ही तुम इस शरीरसे छूटकर परमधाममें चळी जाओगी।

मन्त्रमुम्धकी तरह महात्माके प्रत्येक वाक्यको स्त्रामाविक ही स्त्रीकारकर गौरी वहाँसे चल दी । न जाने कहाँसे आकर चार ब्रह्मचारी उसके पीछे हो लिये ।

कुछ ही देरमें गौरी एक स्थानमें पहुँची, जहाँ बड़ी सुन्दर सुगन्ध फैली हुई थी । उसने देखा, एक दिव्यवसना देवी वृक्षके नीचे बैठी है । गौरी उसी ओर चली । उसके समीप पहुँचते ही देवी अचानक अदृश्य हो गयी । गौरीने देखा, पतिकी मृत देह पड़ी है । ऐसा लगा मानो अभी कुछ देर पहले देहसे प्राण निकले हैं। वास्तवर्मे बात भी ऐसी ही थी । ब्रह्मचारियोंकी सहायतासे गौरीने विधिवत षतिका दाहकर्म किया । भस्मको नर्मदामे बहाया और फिर स्नान करके उन्हें जलाञ्जलि दी । महात्माकी कृपासे गौरीका अन्तःकरण मोहशून्य हो चुका था, इससे उसे जरा भी शोक नहीं हुआ । इतना विचार जरूर हुआ कि मेरे पित जो कहा करते थे कि 'भगतान् जो कुछ करते हैं, सब कल्याण ही करते हैं। यह सर्वथा सत्य है। मुझ-को हटाकर भगवान्ने मेरे पतिको अपना परमधाम दिया और मुझको महात्माके पास भेजकर अपूर्व ज्ञान-दान कराया । यह ज्ञान न मिळता तो आज पतिका मरण मेरे लिये कितना भयानक दु:खदायी होता । सचमुच भगत्रान् सब कल्याण ही करते हैं । वह यह सोच ही रही थी कि एक ब्रह्मचारीने कहा, 'माता! हमलोग जाते हैं, गुरुजीने ये गेरुआ वस्त्र और यह इकतारा दिया है और कहा है कि

गेरुआ थारण कर लो और इकतारा बजा-बजाकर व्यावहारिक जगत्में भगवान्के गुण गा-गाकर जगत्के लोगोंका कल्याण किया करो । अतएव माताजी ! आप इसे लीजिये ।' गौरीने गेरुआ कपड़ा और इकतारा ले लिया । देखते-ही-देखते चारों ब्रह्मचारी आँखोंकी ओशल हो गये । गौरीने समझा, मानो इकतारेके रूपमें भगवान्ने एक बड़ा सायी भेज दिया है । गौरीके मनमें भगवान्के दिव्य गुणोंका स्फुरण हो आया और वह मस्त होकर उनका गान करने लगी । मस्त गौरी चल दी । कियर जा रही है, पता नहीं है । जहाँ पैर स्कते वहीं उहर जाती, जो कुल फल-मूल मिलता खा लेती और जहाँ नींद आती वहीं सो जाती । भगवान्का स्मरण तो नित्य रहता ही । जाप्रत् अवस्थामें इकतारेके साथ गुणगान और कीर्तन भी एकतार चलता ।

पता नहीं कितने दिन बीते—आखिर बह एक नगरमें पहुँची। नगर बहुत ही सजा हुआ था, चारों ओर मङ्गळाचार हो रहे थे। सब लोग आनन्दमग्न थे। गौरी अपने आनन्दमें मस्त थी वह किसी दूसरे ही राज्यमें थी। उसपर नगरके आनन्दका कोई प्रभाव नहीं पड़ा। लोगोंकी दृष्टिमें बह पगली थी।

वृद्ध राजाके इकलौते पुत्र उदयराजका कल ही राज्याभिषेक हुआ है । सुयोग्य कुमारको राज्यभार सौंपकर राजा चतुर्याश्रममें प्रवेशकर वनको चले गये हैं । नगरमें राज्याभिषेकका उत्सव है । आज नये राजाका प्रथम दरवार है । नगरके खास-खास लोग दरवारमें उपस्थित होने जा रहे हैं । सारी प्रजामें आनन्द छाया है । नगरके और गाँबोंसे आये हुए लोग इधर-उधर नगरकी सजावट देखते फिरते हैं, चारों ओर भीड़ लगी है। पगली संन्यासिनी भी अपनी राग अलापती, जियर मुँह जाता है उधर चली जा रही है। चलते-चलते वह महलके द्वारपर पहुँच गयी। और न जाने क्यों वहीं खड़ी होकर बड़े ही मधुर खरमें भगवान्के नाम-गुण गाने लगी। उसके भजनोंने लोगोंको आकर्षित कर लिया—बहाँ भीड़ इकट्टी हो गयी। भजनकी सुमधुर ध्वनि महलोंमें पहुँची। सुरी ली आवाज सुनकर राजमहलकी श्वियाँ अटारियोंपर चढ़कर भजन सुननं लगीं। संन्यासिनीका परिचय जाननेकी लालसा सभीके मनमें जाग उठी।

राजकुमार दरबारमें जानेकी तैयारी कर रहे थे। एक सेवकने जाकर उनसे कहा--'महाराज! महलके सदर दरवाजेपर एक तेज-पुञ्जमयी संन्यासिनी खड़ी ऐसे सुन्दर भजन गा रही हैं कि उन्होंन सबके मनको अपनी ओर खींच लिया है ।' संन्यासिनीका नाम सुनते ही राजकुमारको किसी पूर्वस्मृतिने चौंका दिया और वे जिस हालतमें थे उसी हालतमें महलके दरवाजेकी ओर दौड़े और वहाँ पहुँचकर संन्यासिनीकी ओर भक्तिपूर्ण दृष्टिसे देखा । देखते ही उनकी आँखोंसे आँसू बहुने छगे और वे उनके चरणोंमें छिपट गये। राजकुमारके अचानक आकर इस प्रकार चरणोंमें लिपटते समय गौरी सहम गयी, कुछ पीछे हटी; परन्त दूसरे ही क्षण उसकी स्पृति जाग उठी । उसने बरबस उठाकर राजकुमारके मुखकी ओर बड़ी ही सतृष्ण दृष्टिसे देखा । उसकी आँखोंमें प्रेमाश्रु भर आये । राजकुमारको उसने हृद्यसे लगा लिया और बोली--भी क्या यह स्वप्न देख रही हूँ। क्या मेरा ऊदा ही मेरी छातीसे लिपटा है। राजकमारने रोते-रोते कहा---'माँ ! तेरा ऊदा बहुत ही बङ्भागी है.

जो आज उसको इस **अ**वस्थामें माँकी चरणरज प्राप्त हुई । आम रास्तेपर राजकुमार और संन्यासिनीकी इन चेष्टाओंको देखकर और उनकी बातें सुनकर राजकर्मचारी और राज्यके लोग सब चिकत रह गये।

राजकुमार संन्यासिनीको महलोंमें ले गये और उन्हें ऊँचे आसनपर बैठाया । रानीसे कहा—सासके चरणवन्दन करो । मैं मातहीन आज माँकी गोद पाकर कृतार्थ हो गया और तुम भी सासकी सेवाका सौभाग्य पाकर धन्य होओ ।

राजकुमार गैरिके चरणोंमें बैठ गया । गौरीकी विचित्र दशा है । महात्माके उपदेशसे एक ओर तो वह जगत्को खप्नवत् देख रही हैं; और दूसरी ओर पुराने संस्कार क्षीणरूपसे आ-आकर उसे पुत्रस्नेहमें बाँधना चाहते हैं । वह चुपचाप बैठी है । राजकुमारने आज्ञा दी, दरवार सन्ध्याको होगा । आज माताजीका शुभागमन हुआ है । इससे अभी सारा राजपरिवार इनकी सेवामें रहेगा । दरवार स्थिगत हो गया । राजकुमारने माताजीसे कहा—माँ ! तुम बोळती क्यों नहीं ? क्या मुझे भूळ गयी ? में तो सचमुच ही भूळ गया था । तुम्हींने तो परसों रातको आकर मुझे सब बातें स्मरण करायीं । तभीसे मैं प्रतीक्षामें था कि तुम कब आती हो और कव मैं तुम्हारे चरणोंका दर्शनकर कृतार्थ होता हूँ ।

अब गौरीकी जबान खुळी। उसने कहा, मैं परसों कब आयी थी तुझे स्मरण कराने और तू मुझे कैसे भूछ गया था। पहले तो यह बता, तेरे प्राण कैसे बचे और तू यहाँ कैसे आया?

राजकुमारने कहा—माँ ! तुझे याद ही होगा कि मुझे घड़ियालने पकड़कर जलमें खींच लिया था । उसके बाद घड़ियाल पानीके अंदर-ही-अंदर मुझे बहुत दूर ले गया । इतनेमें न मासूम पानीके अंदर

किस जानवरने आकर घड़ियालपर हमला किया कि वह घबरा गया। इसी वीचमें मैं उसके मुँहसे छूट गया । मुझे बहुत ही कम होश था । यद्यपि मैं बहुत नादान था, तथापि पिताजीकी वह बात जो वे बार-बार कहते थे कि 'भगवान् जो कुछ करते हैं सब कल्याण ही करते हैं' मुझे याद थी । उसीसे मुझे कुछ ढाढ़स मिलता था। मैं घड़ियालसे छूटकर एक बार ऊपर आकर डूबने लगा । इतनेमें ही एक नाव मेरे समीप आयी और नाववाळोंने मुझे उठाकर नावपर चढ़ा लिया । नावपर आते ही मैं बेहोश हो गया । कई दिनों बाद जब मुझे होरा हुआ तो मैंने देखा कि मैं एक बड़े अच्छे महलमें पळॅगपर सोया हूँ। बहुत-से सेवक मेरी सेवामें लगे हैं और एक तेजस्वी वृद्ध पुरुष मेरे सिरहानेकी ओर बैठे मेरे मस्तकपर हाथ फेर रहे हैं। मेरी आँखें खुळी देखकर वे बहुत ही प्रसन्न हुए और समीप ही बैठे हुए एक गौरवर्ण बृद्ध संन्यासीसे बोले—'महाराज! आपका वचन सत्य हो गया। आज ठीक इक्कीसवाँ दिन है। मैं धन्य हो गया । मुझ अपुत्रको पुत्रदान देकर आपने कृतार्थ किया ।' संन्यासी मुसकरा दिये । फिर संन्यासीने मेरा हाथ अपने हाथमें लेकर कहा—'बेटा! बताओ, तुम किस जातिके हो, तुम्हारा क्या नाम है १ तुम्हारे माता-पिता और गाँवका क्या नाम है ११ माँ ! पता नहीं क्यों, मेरी सारी स्मृति उस समय नष्ट हो गयी थी। मुझे सिर्फ इतना याद था कि 'मैं क्षत्रिय हूँ और मेरा नाम ऊदा है। पहले कहाँ था, कैसे यहाँ पहुँचा, माँ-वाप कौन थे ? यह सब मैं बिल्कुल ही भूल गया। मैंने कहा, 'महाराज! मुझे माछूम नहीं, मेरे पिता-माता कीन थे और मैं किस गाँवमें जन्मा था । मुझे इतना ही माछूम है कि मैं क्षत्रिय हूँ और मेरा नाम ऊदा है। मेरी वार्त सुनकर संन्यासी महाराज उक्त बृद्ध पुरुषकी ओर देखकर

हँसनं छगे। वृद्ध पुरुषनं कहा—'महाराज! आपका कहा कुछ भी अन्यया नहीं हो सकता। मैं निहाछ हो गया। मैं समझता हूँ— राज्याभिषेकके पहले दिनतक इसे पूर्वस्पृति नहीं होगी, यह बहुत अच्छा हुआ।' संन्यासी महाराज मुझसे बोले—'बेटा! तुम्हारा नाम आजसे उदयराज हुआ। ये महाराज चन्द्रसेन तुम्हारे पिता हैं। तुम्हारी माता महारानी कमलादेवी स्वर्गवासिनी हो चुकी हैं। अब तुम्हीं इस राज्यके मालिक हो। महाराजकी देख-रेखमें खुब विद्याच्ययन करो और समयपर राज्यशासनका भार लेकर प्रजाको सुखी करो। तुम्हारी भगवान्में रुचि होगी। मेरा यही तुमको आशीर्वाद है।' इतना कहकर संन्यासी महाराज उठे और वृद्ध पुरुषसे यह कहकर कि 'महाराज! मेरा वचन पूरा हो गया, अब मैं जाता हूँ।' चल दिये। महाराज चन्द्रसेनने उनको साधाङ्ग प्रणाम किया और उनसे आशीर्वाद पाकर अपनेको धन्य माना।

बस, तबसे में यहीं सुखपूर्वक रहा । मेरी सेवाके लिये दास-दासियाँ, देख-रेखके लिये सरदार और पढ़ाईके लिये सुयोग्य गुरुओंकी नियुक्ति हो गयी । दो साल हुए विजयनगरके महाराजकी पुत्रीसे मेरा विवाह हुआ—ये तुम्हारे चरणोंमें बैठी हैं । कल मेरे राज्याभिषेकका और महाराजके संन्यासम्महणका मुहूर्त था । इसलिये परसों मैंने उपवास किया था । रातको जागरण था । रातके चौथे पहर मुझे झपकी-सी आ गयी । मैं देखता हूँ—तुम इसी वेषमें मेरे सामने खड़ी हो । मेरे न पहचाननेपर तुमने मुझे खींचकर अपनी गोदमें ले लिया और पुरानी सब बातें सुनायीं । बस, तभीसे मुझे सब स्मरण हो आया । तबतक मैं सब बातें, यहाँतक कि घड़ियालसे पकड़े जानेतककी बात भूल गया था । मैंने जागकर देखा तुम नहीं हो,

परन्तु खप्नकी स्मृति ज्यों-की-स्यों बनी रही । तभीसे मैं तुम्हारे दर्शनके लिये व्याकुल था। कल राज्याभिषेकका दिन था, परन्तु मेरा मन तुम्हारी ओर लगा था । मुझे कुछ उदास देखकर महाराजने मुझसे पूछा । मेरे खप्नका हाल सुनानेपर उन्होंने कहा-- 'बेटा ! हो सकता है, तुम्हारी माताजीने ही तुम्हें दर्शन दिये हों। वात यह है, मैं सन्तानहीन था । महारानीका खर्गवास हो चुका था । पुन: विवाह करनेकी मेरी इच्छा नहीं थी, क्योंकि मेरा मन पहलेसे ही कुछ विरक्त-साथा। रानीके मरनेपर और भी विरक्त हो गया। मैं राज्य छोड़कर संन्यासग्रहणका विचार करने छगा। तब एक दिन अकस्मात् मेरे पिताजीके गुरु महाराज, जो बड़े सिद्ध योगी थे, अचानक पधारे । उन्होंने कहा-- 'चन्द्रसेन ! अभी तुम्हारे संन्यास-का समय नहीं आया है । तुम्हारा कर्तव्य अभी पूरा नहीं हुआ है । चलो मेरे साथ वनमें, वहाँ एक अनुष्ठान किया जायगा । भगवान् तुम्हें एक सुयोग्य पुत्र भेज देंगे। वह अपने पहले घर और माता-विताको राज्याभिषेकके दिनतक भूला रहेगा, जिससे इस घरमें इसकी ममता हो जायगी । वह बालक आगे चलकर बड़ा ही बुद्धिमान्, विद्वान्, भगवद्भक्त और सदाचारी होगा । उससे तुम्हारा कुल उज्ज्वल होगा और तुम्हारी सद्गति होगी । उसे पाल-पोसकर, सब तरहसे योग्य वनाकर और राज्यभार सौंपकर तुम उसी दिन संन्यास ले लेना ।' महात्माकी बात सुनकर मैं उनके साथ वनमें गया । बहाँ महात्माने अनुष्ठान किया । अनुष्ठानकी समाप्तिके दिन हमलोग नर्मदाजीमें नहाकर नावपर सवार हुए थे और मछलियोंको अन्न खिला रहे थे । इसी समय तुम हुबते दिखायी दिये और

महात्माके संकेतसे तुम निकाल लिये गये। तुम जलसे निकलते ही बेहोश हो गये थे। तुम्हारे पैरमें घाव था। इकीस दिनतक तुम बेहोश रहे, इतनेमें घावका इलाज हो गया। घाव सूख गया और तुम होशमें आ गये। आज तुम्हारे राज्यामिषेकका दिन है। तुम्हें पूर्वस्मृति करानेके लिये ही सम्भवतः भगवान्के विधानसे तुम्हें संन्यासिनीके रूपमें अपनी माताके दर्शन हुए हों। तुम उदास न होओ। आनन्दपूर्वक सब काम सम्भव करो।

महाराजके वचनोंसे मुझे शान्ति मिळी, परन्तु मन तुम्हारी ओर लगा रहा। आज तुम्हारे दर्शन करके मैं कृतार्थ हो गया। माँ! बताओ, तुम इस वेशमें क्यों हो ? पिताजी कहाँ हैं ? तुम-लोगोंको बड़ा ही कष्ट हुआ होगा। मैं अभागा हूँ जो तुम्हारी सेवासे विश्वत रहा। माँ! माँ! मुझे गोदमें ले लो। इतना कहकर राजकुमार माताकी गोदमें गिर गये। उनकी आँखोंसे आँस्की धारा बह चली।

गौरी ज्ञान प्राप्त कर चुकी थी; परन्तु आज उसके हृदयमें भी स्नेहने जोर मारा । बोधने बाँध तो नहीं टूटने दिया, परन्तु आँखें छळळळा आयीं । माताने बिछुड़े पूतको पाकर उसे हृदयसे लगा लिया और अवतककी सारी कथा विस्तारपूर्वक कह सुनायी ।

पिता गिरवरका मरण सुनकर राजकुमारको वड़ा दु:ख हुआ, परन्तु माताके समझानेपर उनका मन शान्त हो गया।

बात-ही-बातमें सन्ध्या होनेको आयी । वधूके वड़ा आप्रह करनेपर माताजीने उठकर स्नान-भोजनादि किया । सन्ध्याको दरबारका काम हुआ । रातको फिर माता-पुत्रमें बातें होती रहीं । गौरीने पुत्रको भगवद्गक्तिका बड़ा ही सुन्दर उपदेश देकर असली मातृस्लेहका परिचय दिया । माताके उपदेशका राजकुमारपर बहुत ही प्रभाव पड़ा । गौरीने कहा—'बेटा ! तुम्हें देखनेकी मेरी वासना पूरी हो गयी, अब मुझे जाने दो ।' परन्तु उदयराजने किसी प्रकार भी माताको जानेकी अनुमति नहीं दी । अन्तमें यह निश्चय हुआ कि नगरके बाहर गौरीके लिये कुटिया बना दी जाय । बाहर कुटिया बनवा दी गयी । गौरी उसीमें रहने लगी । सेवाका समुचित प्रबन्ध हो गया । पुत्र उदयराज और पुत्रवधू रोज माताके दर्शनार्थ जाते और उनकी सेवासे अपनेको कृतार्थ समझते । माता उन्हें सदा भगवद्गक्तिका ही उपदेश करती । एक दिन माँने कहा—'बेटा ! भगवान् जो कुछ करते हैं सब कल्याण ही करते हैं । इस मन्त्रको न भूलना और सदा प्रसन्न रहना । देखो ! हमलोगोंका किस प्रकार भगवान्ने कल्याण किया ।'

गौरी ज्ञानसम्पन्न तो थी ही, धीरे-धीरे उसका भगवछेम भी पराकाष्ठाको पहुँच गया । भगवान्ने कृपा करके प्रेमवश हो उसे अपने साक्षात् दर्शन दिये । तबसे गौरी प्रेममें बेसुध हो गयी और दर्शनके तीसरे ही दिन भगवान्के दर्शन करते-करते ही शरीर त्यागकर भगवान्के परमधाममें चळी गयी ।

पुत्र उदयराज अपनी पत्नीसहित भगवान्का भजन करते हुए राज्यशासन करने छगे। अन्तमें भगवान्की सच्ची भक्तिको पाकर वे भी कृतार्थ हो गये।

बोलो भक्त और उनके भगवान्की जय!

## भीइरि:

## सचित्र, संक्षिप्त भक्त-चरित-मालाकी पुस्तकें

| ( सम्पादक श्रीइनुमानप्रसाद पोद्दार )                                                                                                            |            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| भक्त बालक-पृष्ठ ७६, सचित्र, इसमें गोविन्द, मोहन, घन्ना, न०                                                                                      |            |
| चन्द्रहास और सुधन्वाकी कथाएँ हैं<br>भक्त नारी-पृष्ठ ६८, एक तिरंगा तथा पाँच सादे चित्र, इसमें शबरी,                                              | ₹ १        |
| मीराबाई, करमैतीबाई, जनाबाई और रवियाकी कथाएँ हैं                                                                                                 | ₹ १        |
| भक्त-पञ्चरक्व-पृष्ठ ८८, एक तिरंगा तथा एक सादा चित्र, इसमें<br>रघुनाथ, दामोदर, गोपाल, शान्तोत्रा और नीलम्बरदासकी<br>कथाएँ हैं                    | 38         |
| आदर्श भक्त-पृष्ठ ९८, एक रंगीन तथा म्यारह सादे चित्र,<br>इसमें शिबि, रन्तिदेव, अम्बरीष, भीष्म, अर्जुन, सुदामा और                                 | **         |
| चिक्रिककी कथाएँ हैं                                                                                                                             | ₹ १        |
| मक्त नारायणदास और बन्धु महान्तिकी सुन्दर गाथाएँ 🕇                                                                                               | ३१         |
| भक्त-सप्तरस्न-पृष्ठ ८८, सचित्र, इसमें दामाजी पन्त, मणिदास<br>माली, कूबा कुम्हार, परमेष्ठी दर्जी, रघु केवट, रामदास चमार<br>और सालवेगकी कथाएँ हैं | ₹१         |
| भक्त-कुसुम-पृष्ठ ८४, सचित्र, इसमें बगबायदास, हिम्मतदास,<br>बालीग्रामदास, दक्षिणी तुल्सीदास, गोविन्ददास और                                       | •          |
|                                                                                                                                                 | ₹१         |
| क्रमा भक्त-पृष्ठ ८८, एक ।तर्गा चिन्न इसन विस्तनक्रण जनस्य<br>कप-सनातन, हरिदास और रघुनाथदासकी कथाएँ हैं                                          | <b>3</b> 8 |

मिलनेका पता

गीताप्रेस, पो० मीताप्रेस ( गोरखपुर )